

BP14AO.j#

#### تمام حقوق براى ناشر محفوظ است

منشورات کنگره بین المللی گام دوم انقلاب اسلامی از منظرقرآن و حدیث (۲۱)

مجموعه مقالات غير فارسي (زبان عربي \_انگليسي) / جلد سوم

زیر نظر: دکتر محمد علی رضایی اصفهانی / به کوشش: محمد یعقوب بشوی-محمد عسکری ممتاز چاپ اول: ۱۴۰۰ش / ۱۴۴۳ق

ناشر: مركز بين المللي ترجمه و نشر المصطفى ﷺ

چاپ: چاپخانه دیجیتال المصطفی ﷺ
 قیمت: ؟؟؟ ریال
 شمارگان: ۵۰۰

#### مراكز پخش

◄ ايران، قم، خيابان معلم غربي (حجتيه)، نبش كوچه ١٨؛

تلفن: ۹۸ ۲۵ ۳۷۸۳۶۱۳۴ تلفکس: (داخلی۱۰۵//۱۰۵ ۳۷۸۳۹۳۰۵ ت

◄ ايران، قم، بلوار محمد امين، سهراه سالاريه. تلفن: ٣٢١٣٣١٥٩ \_ ٢٥٠

**⊘** pub\_almustafa

∰ http://buy-pub.miu.ac.ir

⊠ miup@pub.miu.ac.ir

#### ا تشکر از دستاندرکارانی که ما را در تولید این اثریاری رساندند.

- ناظر فني: سيد محمد رضا جعفري
- مدير انتشارات: مصطفى نوبخت
- ناظر گرافیک: مسعود مهدوی
- مدیر تولید: جعفر قاسمی ابهری
- ناظر چاپ: ايوب جمالي



این اثر با حمایت «دبیرخانه حمایت از طرحهای پژوهشی» معاونت پـرُوهـش حـوزههای عـلمیه چاپ شده است.

منشورات کنگره بین المللی گام دوم انقلاب اسلامی از منظرقرآن و حدیث (۲۱)

# مجموعه مقالات غير فارسي (زبان عربي \_ انگليسي)

جلد سوم

زیرنظر: دکترمحمدعلی رضایی اصفهانی

به کوشش: محمد یعقوب بشوی-محمد عسکری ممتاز



با پیروزی انقلاب شکوهمند اسلامی و در عصر جهانی شدن ارتباطات، پرسشها و چالشهای نوینی در حوزه علوم انسانی، فراروی اندیشمندان مسلمان قرار گرفت که برخاسته از مسئولیت دشوار حکومت در این عصر است؛ دورانی که پایبندی به دین و سنت در مدیریت همه جانبه کشورها بسیار چالش برانگیز می نماید. ازاین رو، مطالعات و پژوهشهای به روز، جامع، منسجم و کاربردی در حوزه دین، بر اساس معیارهای معتبر جهانی و اندیشه های ناب و ژرف، بایسته و ضروری است و جلوگیری از انحرافات فکری و تربیتی پژوهندگان حوزه دین، مهم و مورد عنایت بنیان گذاران این شجره طیّبه، به ویژه معمار بزرگ انقلاب اسلامی، امام خمینی شی و مقام معظم رهبری شمی میاشد.

جهانی شدن و گسترش سلطه فرهنگی غرب در سایه رسانه های فرهنگی و ارتباطی، اقتضا دارد که دانش پژوهان و علاقه مندان به این مباحث، با اندیشه های بلند و ارزش های متعالی آشنا شوند و این مهم، با ایجاد رشته های تخصصی، تولید متون جدید و غنی، گسترش دامنه آموزش و تربیت سازمان یافته دانشجویان به سرانجام خواهد رسید. این فرایند، گاه در پرداختن به مباحث بنیادین و تدوین متون تخصصی تعریف می شود و گاه در نگارش بحث های علمی، اما نه چندان پیچیده و تخصصی به ظهور می رسد.

بالندگی مراکز آموزشی، در گرو نظام آموزشی منسجم، قانونمند و پویاست. بازنگری در متنها و شیوههای آموزشی و پژوهشی و بهروز کردن آنها نیز این انسجام و پویایی و در نتیجه، نشاط علمی مراکز آموزشی و پژوهشی را در پی دارد.

«جامعة المصطفى العالمية» به عنوان بخشى از اين مجموعه، كه رسالت بزرگ تعليم و تربيت طلاب غير ايرانى را بر عهده دارد، تأليف متون درسى مناسب را سرلوحه تلاش خود قرار داده و تدوين و نشر متون درسى در موضوعات گوناگون علوم دينى، حاصل اين فرايند است.

مرکز بین المللی ترجمه و نشر المصطفی ﷺ



کنگره بین المللی گام دوم انقلاب اسلامی از منظر قرآن وحدیث

## امام خامنهای ﷺ:

انقلاب پُرشکوه ملّت ایران که بزرگترین و مردمی ترین انقلاب عصر جدید است، تنها انقلابی است که یک چلّه پُرافتخار را بدون خیانت به آرمان هایش پشت سر نهاده و در برابر همه وسوسه هایی که غیر قابل مقاومت به نظر می رسیدند، از کرامت خود و اصالت شعارهایش صیانت کرده و اینک وارد دوّمین مرحله خودسازی و جامعه پردازی و تمدّن سازی شده است.

بیانیه گام دوم انقلاب، ۱۳۹۷/۱۱/۲۲

https://farsi.khamenei.ir/message-content?id=41673

## تقديم به:

روح ملکوتی بنیان گذار تمدن نوین اسلامی حضرت روح الله موسوی خمینی الله و شهدای گران قدر راه انقلاب اسلامی که با خون خود نهال انقلاب را آبیاری نموده تا به درخت پربار تمدن نوین اسلامی بدل گشته و مقدمات طلوع خورشید عظمای ولایت فراهم گردد.

## فهرست

| ۹        | مقدمه ریاست کنگرهمقدمه ریاست کنگره                                                                                |
|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 11       | مقدمه مدير علميمقدمه مدير علمي                                                                                    |
| ۲۵       | مقدمه معاون علميمقدمه                                                                                             |
| ۲۹       | مقدمه مدير كميته تحقيقات بين الملل وگام دوم                                                                       |
| ٣٢       | مقدمة رئيس اللجنة الدولية للملتق الدولي لبناء الخطوة الثانية للثورة الإسلامية                                     |
|          | بخش اول: مقالات به زبان عربی                                                                                      |
| ٣۶       | ١. أغوذ التحول الثقافي الاجتماعي في منظور القرآن الكريم                                                           |
| ٣۶       | دارمي ابوبكر (ساحل عاج)                                                                                           |
| ۵٧       | ٢. بيان القائد في الخطوة الثانية للثورة ومباني غط الحياة الاسلامي وفقا لسيرة حياة السيدة الزهراء ﷺ                |
| ۵٧       | نهى القطراني (عراق)                                                                                               |
| ۸۸       | ٣. المبادئ الأساسية الثلاثة للسلام العالمي في نظر الإمام علي الشِّلا                                              |
| ۸۸       | فدا حسين الحليمي (باكستان)                                                                                        |
| 101      | <ul> <li>عقيدة ختم النبوة عند الميرزا غلام احمد القادياني (عرض و تحليل و نقد)</li> </ul>                          |
| ١٠١      | مصطفى على فخري (باكستان) ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ                                                     |
| 149      | <ul> <li>۵. المدينة المهدوية والحضارة الإسلامية (مدينه مهدوى وتمدن اسلامي)</li> </ul>                             |
| 179      | سيد عباس حسيني (باكستان)                                                                                          |
| ۔۔۔۔ ۱۵۳ | ع. عزاء الحسيني على ضوء كلام الإمام الرضاء عليٌّ و الامام الخميني وَمَلَّتِي ــــــــــــــــــــــــــــــــــــ |
| 104      | ممتاز حسین کهرمنگی                                                                                                |

## بخش دوم: مقالات به زبان انگلیسی

| ١٧٣                | Introduction by the Chairman of the International Scientific Research Committee                     |
|--------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                    | 1                                                                                                   |
| ١٧٥                | Leadership Qualities and Awakening of Islamic Ummah: Quranic                                        |
| ١٧٥                | AbdulQadir, Muhammad-Bello                                                                          |
| ١٧٥                | Muhammad Yaqub Bashovi                                                                              |
|                    | 2                                                                                                   |
|                    | llysis of Islamic modeling as a civilizational achievement of Islamic Revolution of Iran            |
| 190                | Mohammad Hadi Mansouri                                                                              |
| 190                | Mohammad Hossein Ziaee Nia                                                                          |
|                    | 3                                                                                                   |
|                    | amic Government on Global Peace in the Contemporary World: A Study of the Islamic                   |
|                    | Republic of Iran                                                                                    |
| 714                | MuhammadAli, MirAli                                                                                 |
| 714                | AbdulQadir, Muhammad-Bello                                                                          |
|                    | 4                                                                                                   |
| 741                | The Twelve Imam, from of Ahl-e-Sunnah point of view                                                 |
| 771                | Syeda Midhat Zahra Zaidi                                                                            |
|                    | 5                                                                                                   |
|                    | study of environment, Quran and Islam: with emphasis on statement of second phase of the revolution |
| ۲۵۶                | Kianoosh Digaleh                                                                                    |
|                    | 6                                                                                                   |
| Yテ人_ A study of th | ne political and religious calamities of today's Islamic community in the light of the Holy Quran   |
| ۲۶۸                | Syeda Aleeza Kazmi                                                                                  |
|                    | 7                                                                                                   |
| YV9                | Three basic principles of the world peace in the eyes of Imam Ali (as)                              |
| YV9                | Kisa E Zehra                                                                                        |

## مقدمه ریاست کنگره

## بسم الله الرحمن الرحيم

قرآن به عنوان کتاب هدایت، تبیان هر چیزی است که سعادت دنیوی و اخروی انسان در گرو آن است. آموزه های وحیانی قرآن، به گونه ای است که هر کسی در هر سطحی از ادراک و دانش که باشد می تواند نیازهای اندیشه ای و انگیزشی خود را از آن تأمین کند.

از طرف دیگر هر انسانی نیازمند الگوهای عینی و ملموسی است که به او نشان دهند که آثار و برکات راه چیست و چگونه می توان به سلامت به مقصد و مقصود رسید. ازاینرو خداوند، پیامبر مکرم کی و عترت طاهره آن حضرت را به عنوان «مبین» و اسوه های عینی و عملی حسنه برای مردمان شمرده تا ایشان را سرمشق خویش قرار دهند.

بر اساس بیان قرآن نتیجه تمسک به عروة الوثقی الهی و حبل الله المتین که همان قرآن و عترت است، هدایت در صراط مستقیم و رهایی از گمراهی و گمگشتگی در ظلمت ها است.

امروز که جهان به شدت گرفتار فتنههای گوناگون است، نیاز بشر به این مشعل هدایت برای برون رفت از بحران ها بیش از هر زمان دیگر است.

انقلاب اسلامی و گفتمان برآمده از آن در چارچوب و با محوریت اسلام ناب محمدی شخص به دنبال ارائه نظام جامع تمدن اسلامی در جهان معاصر است. امامان انقلاب اسلامی بر آن بوده و هستند تا تمدن نوین اسلامی را شکل دهند و الگویی عینی از زیست مؤمنانه در جهان معاصر را به بشریت ارائه کنند.

بیانیه گام دوم انقلاب اسلامی که مقام معظم رهبری الله ابلاغ فرمودند، در حقیقت منشوری مبتنی بر آموزه های وحیانی قرآن کریم است که شکل گیری تمدن نوین اسلامی را مدنظر قرار داده و بنا دارد جهت گهری ها را در راستای تحقق آن سامان دهد.

تحلیل بیانیه گام دوم انقلاب اسلامی و شناسایی و تبیین مبانی و اصول قرآن و حدیثی آن بیشک می تواند راهگشای تحقق آرمانهای گفتمان انقلاب اسلامی باشد. جامعة المصطفى العالمية در همين راستا و بر اساس رسالت و مأموريت خويش اقدام به برگزاري همایشی با موضوع تبیین مبانی و اصول قرآنی و حدیثی بیانیه گام دوم انقلاب اسلامی نمود. ضمن تقدیر و تشکر از برگزارکنندگان این همایش ارزشمند بهویژه همکاران گرامی در مجتمع آموزش عالى قرآن و حديث و همچنين فضلا و اساتيدي كه با ارائه بيش از ١٠٨٠مقاله به دبیرخانه دائمی همایش قرآن و حدیث المصطفی در این رویداد بزرگ علمی مشارکت داشتهاند برای همگان توفیق خدمت به ساحت قرآن کریم را از خدای بزرگ مسألت دارم.

و السلام عليكم و رحمة الله و بركاته على عباسي آذرماه ۱۴۰۰

## مقدمه مدير علمي

## بسم الله الرحمن الرحيم

﴿إِنَّ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي لِلَّتِي هِيَ أَقْومُ وَيُبَشِّرُ الْمُؤْمِنِينَ الَّذِينَ يَعْمَلُونَ الصَّالِحَاتِ أَنَّ لَهُمْ أَجْرًا كَبِيرًا﴾؛ (اسراء، آيه ٩).

قرآن کریم نوری در ظلمات جهل و کفر و شرک و خرافات جاهلیت بود جهان را در چهارده قرن پیش روشن ساخت و انقلابی در جهان برپا کرد که گام اول آن در عصر پیامبر اسلام گی برداشته شد و گام های بعدی توسط امامان بعدی توسط امامان اهل بیت کی پیموده شد وگام آخر آن توسط مهدی آل محمد گی برداشته خواهد شد.

یکی از جلوههای این انوار الهی در انقلاب اسلامی ایران در سال ۱۳۵۸شمسی درخشید و گام اول آن توسط امام خمینی علی برداشته شد و تا چهل سال ادامه یافت، و اینک گام دوم آن توسط جانشین علی وار ایشان امام خامنهای الله برداشته می شود و می رود تا این انقلاب به دست صاحب اصلی آن حضرت بقیه الله به سود تا گام نهایی آن به دست ایشان رقم بخورد (ان شاءالله) حضرت امام خامنهای آن برای پیمودن گام دوم انقلاب اسلامی بیانیهای گرانسنگ صادر فرمودند و برنامهای راهبردی و آینده پژوهانه را ترسیم نمودندکه چراغ راه ایران و امت اسلامی باشد.

از آنجاکه مفاد این بیانیه مستند به آیات قرآن کریم و احادیث اهل بیت المی است. دانشوران «مجتمع آموزش عالی قرآن و حدیث جامعة المصطفی العالمیه» بر خود فرض دیدند که بیانیه گام دوم انقلاب اسلامی از منظر قرآن و حدیث اهل بیت المی تبیین کنند تا

مبانی، مستندات و لوازم قرآنی حدیثی محتوای عالی این بیانیه روشن گردد و زیر ساخت فرهنگی جهت عملیاتی شدن بیانیه گام دوم فراهم گردد.

بر این یک ماه بعد از صدور بیانیه گام دوم در ۲۲ بهمن ۱۳۹۷ شمسی یعنی در اسفند ۱۳۹۸ شمسی نخستین جلسات کنگره بینالمللی گام دوم انقلاب اسلامی از منظر قرآن و حدیث برگزار شد و شروع آن اعلام شد.

لیکن مراحل اداری و مقدمات کار در سال ۱۳۹۸ شمسی انجام و جذب مقالات و نشستهای علمی آن آغاز شد و با استقبال زیاد قرآن پژوهان و مراکز علمی روبهرو شد لیکن به خاطر شیوع بیماری کرونا (اسفند ۱۳۹۸ش) برگزاری اجلاس نهایی کنگره به تاخیر افتاد تا در زمستان ۱۴۰۰ شمسی این شجره طیبه به بارنشست و به همت همکاران کنگره بهویژه قائم مقام مدير و معاون علمي كنگره حجت الاسلام والمسلمين محمد اميني تهراني و با حمايت خاص رياست جامعة المصطفى العالميه حجت الاسلام والمسلمين دكتر عباسي و دیگر مسئولان؛ کاری عظیم سامان یافت که در زمره بزرگترین کنگرههای تاریخ ایران گشت، والحمدلله رب العالمين.

## گزارش اجمالی کنگره

#### ۱. اهداف کنگره:

همایش گام دوم دارای اهدافی است که در ذیل به آن اشاره می گردد:

- ۱. تبیین مبانی گام دوم از منظر قرآن و حدیث
- ۲. تبیین راهکارهای اجرایی گام دوم از منظر قرآن و حدیث
- ۳. تبیین جایگاه قرآن و حدیث در گام دوم انقلاب اسلامی
- ۴. تقویت و تعمیق گام دوم انقلاب اسلامی در اندیشه دینی
- ۵. تبيين الگوى قرآنى و حديثى انقلاب اسلامى براى جهانيان
- ۶. تبيين نقش نهادهاي قرآني بهويژه در جامعة المصطفى العالميه در گام دوم انقلاب اسلامي
  - ۷. تبیین مبانی گام دوم انقلاب اسلامی انقلاب با توجه به آموزه های قرآنی و حدیثی.

#### ۲. محورهای کنگره:

| گام دوم، علوم روز و قرآن و حدیث                  | گام دوم، عقلانیت و قرآن و حدیث                                                                                  |
|--------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| گام دوم، سبک زندگی قرآنی و حدیثی                 | گام دوم، تمدن و قرآن و حدیث                                                                                     |
| گام دوم و آینده پژوهی                            | گام دوم و غرب و شرق                                                                                             |
| راهکارهای اجراییسازی گام دوم از منظر قرآن و حدیث | گام دوم و دانشهای قرآنی و حدیثی                                                                                 |
| رسالت طلاب جامعة المصطفى العالميه در تحقق        | المراجعة الم |
| بيانيه گام دوم                                   | مبانی و مستندات قرآنی و حدیثی بیانیه گام دوم                                                                    |
| نقش بانوان و خانواده در گام دوم انقلاب اسلامي    | نقش جوانان در تحقق بيانيه بيانيه گام دوم                                                                        |

## ۳. شورای سیاستگذاری کنگره

|                                            | 9 69                                         |
|--------------------------------------------|----------------------------------------------|
| حضرت آیت الله اعرافی رئیس هیئت امنای جامعة | حضرت حجت الاسلام والمسلمين دكتر عباسي        |
| المصطفى العالميه و رياست حوزه هاى علميه    | رئيس جامعة المصطفى العالميه                  |
| حضرت حجت الاسلام والمسلمين دكتر عبادي      | حضرت حجت الاسلام والمسلمين دكتر قنبري معاونت |
| معاونت پژوهش جامعة المصطفى العالميه        | ارتباطات و بينالملل جامعةالمصطفى العالميه    |
| حضرت حجت الاسلام والمسلمين دكترجزايري      | حضرت حجت الاسلام والمسلمين محمدي             |
| معاونت آموزش جامعة المصطفى العالميه        | عراقی مسئول دفتر مقام معظم رهبری در قم       |
| حضرت حجت الاسلام والمسلمين دكتر رستم       | حضرت حجت الاسلام والمسلمين دكترجزايري        |
| نژاد معاونت آموزش حوزههای علمیه            | معاونت آموزش جامعة المصطفى العالميه          |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمد            | حضرت حجتالاسلام والمسلمين دكتر               |
| '                                          | محمدعلی رضایی اصفهانی رئیس مجتمع عالی        |
| فاكرميبدي رئيس مدرسه عالى قرآن وعلوم       | قرآن وحديث                                   |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمد اميني      | حجتالاسلام والمسلمين دكتر حسين علوي مهر      |
| تهرانی رئیس مدیر گروه علمی قرائات          | رئيس مدرسه عالى تفسير                        |
| حجت الاسلام والمسلمين محمد حسن پيرولي      | حجت الاسلام والمسلمين سيديوسف موسوى          |
| معاونت آموزش مجتمع قرآن و حديث             | معاونت پژوهش مجتمع قرآن و حدیث               |
| حجت الاسلام والمسلمين حسن رضايي رييس       | حجتالاسلام والمسلمين مسلم احمدلومعاون        |
| پژوهشگاه المصطفى                           | فرهنگی تربیتی مجتمع قرآن و حدیث              |

## ۴. شورای علمی کنگره

| حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمد حسن   | حجتالاسلام والمسلمين دكتر رضايي اصفهاني  |
|---------------------------------------|------------------------------------------|
| زمانی معاون اجتماعی حوزههای علمیه     | ریاست محترم مجتمع عالی قرآن و حدیث       |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر عبد الكريم | حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمد فاكر     |
| بهجت پور ریاست حوزههای علمیه خواهران  | میبدی ریاست مدرسه عالی قرآن وعلوم        |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر عبد الكريم | حجت الاسلام والمسلمين دكتر حسين علوي مهر |
| بی آزار شیرازی                        | ریاست مدرسه عالی تفسیر و علوم قرآن       |

| حجت الاسلام والمسلمین دکتر محمد امینی<br>تهرانی مدیر گروه علوم و فنون قرائات مجتمع<br>عالی قرآن و حدیث |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر سيد حيدر                                                                    |
| طباطبائي مدير گروه علوم حديث مجتمع عالي                                                                |
| قرآن و حديث                                                                                            |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر سيد يوسف<br>موسوى معاون پژوهش مجتمع عالى قرآن وحديث                         |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمد جواد<br>اسكندرلو مدير گروه علوم قرآن مجتمع عالى قرآن<br>وحديث          |
| حجت الاسلام والمسلمين حسين شيرافكن عضو                                                                 |
| هيئت علمي جامعة المصطفى العالميه                                                                       |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر مهدى رستم نژاد<br>معاون آموزش حوزههاي علميه سراسر كشور                      |
| دكتر حميدرضا طوسي عضو هيئت علمي                                                                        |
| جامعةالمصطفى                                                                                           |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمد يعقوب<br>بشوي از كشور پاكستان                                          |
| دكتر رييس اعظم شاهداز كشور هندوستان                                                                    |
|                                                                                                        |

## ۵. ارکان کنگره

مدير علمي: حجت الاسلام والمسلمين دكتر رضايي اصفهاني (رياست مجتمع عالى قرآن و حديث) معاونت علمي: حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمداميني تهراني معاونت اجرایی: حجت الاسلام والمسلمین سید یوسف موسوی مسئول دبيرخانه: حجت الاسلام والمسلمين عليرضا شاهين

#### ۶. کمیته اجرایی کنگره

معاون علمي كنگره و قائم مقام مدير: حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمداميني تهراني معاون اجرایی کنگره: حجت الاسلام والمسلمین سید یوسف موسوی

معاون پیشتیبانی و منابع انسانی: حجت الاسلام والمسلمین خلیل زاد

معاون ارتباطات و بین الملل: جناب آقای حسین حیدری

معاون فرهنگی مجتمع عالی قرآن و حدیث: حجت الاسلام والمسلمین احمدلو

#### دىرخانە كنگرە

مسئول دبيرخانه: حجت الاسلام والمسلمين عليرضا شاهين

مسئول ارزيابي: حجت الاسلام والمسلمين مهدى جهاني

مسئول روابط عمومي: حجت الاسلام والمسلمين عقيل يوسفي

مسئول سایت و نشست های علمی: حجت الاسلام والمسلمین محمدرضا حقیقت سمنانی

## ۷. کمیته های علمی کنگره

## اول: كميته گام دوم، علوم عقلى و قرآن و حديث

| دبير كميته:                   | مدير كميته:                             |
|-------------------------------|-----------------------------------------|
| حجتالاسلام دكتر محمدجواد دشتي | حجتالاسلام والمسلمين دكترمهدي رستم نژاد |

#### اعضای کمیته:

| حجت الاسلام والمسلمين                 | حجتالاسلام والمسلمين    |  |
|---------------------------------------|-------------------------|--|
| دكتر محمد باقر قيومي                  | دكتر محمد مهدى گرجيان   |  |
| حجت الاسلام والمسلمين                 | حجتالاسلام والمسلمين    |  |
| دكتر محمد تقى يوسفى                   | دکتر مصطفی عزیزی علویجه |  |
| حجت الاسلام والمسلمين دكتر احمد غفاري |                         |  |

## دوم: كميته گام دوم، علوم روز و قرآن وحديث

| دبير كميته:                     | مدير كميته:                      |
|---------------------------------|----------------------------------|
| حجتالاسلام والمسلمين مهدى جهاني | حجت الاسلام دكتر سيدعيسي مسترحمي |

#### اعضای کمیته:

| حجت الاسلام والمسلمين    | حجت الاسلام والمسلمين    |  |
|--------------------------|--------------------------|--|
| دكتر عباسعلى واشيان      | دكتر محمد حسين صاعد رازي |  |
| جناب حجت الاسلام         | حجت الاسلام والمسلمين    |  |
| والمسلمين ميثم ناظمي     | دكتر على آقاصفري         |  |
| حجت الاسلام والمسلمين    | حجت الاسلام والمسلمين    |  |
| دکتر مه <i>دی</i> همتیان | دكتر حامد دادسرشت تهراني |  |
| حجتالاسلام و المسلمين    | حجت الاسلام والمسلمين    |  |
| دكتر عبدالله توكلي       | دكتر عبدالمومن حكيمي     |  |
| حجت الاسلام والمسلمين    |                          |  |

## سوم: كميته گام دوم، تمدن و قرآن و حديث

|                                     | 1 1                                     |
|-------------------------------------|-----------------------------------------|
| دبيركميته:                          | مدير كميته:                             |
| حجت الاسلام والمسلمين محمدرضا حقيقت | حجتالاسلام والمسلمين دكتر حسين علوي مهر |

دكتر محمدحسين رفيعي

#### اعضای کمیته:

| حجتالاسلام والمسلمين      | حجتالاسلام والمسلمين |
|---------------------------|----------------------|
| دكتر سيدحسين شفيعي دارابي | عباس الهي            |
| حجت الاسلام والمسلمين     | حجتالاسلام والمسلمين |
| سیدرضی زکی مرتضوی         | دکتر محمدهادی منصوری |

## چهارم: کمیته گام دوم، سبک زندگی قرآنی و حدیثی

| دبير كميته:          | مدير كميته:                             |
|----------------------|-----------------------------------------|
| جناب آقای محمد زینلی | حجتالاسلام والمسلمين دكتر رضايي أدرياني |

## اعضای کمیته:

| حجت الاسلام والمسلمين حميد الهي دوست | حجتالاسلام والمسلمين سيد ابراهيم ملكي  |
|--------------------------------------|----------------------------------------|
| حجتالاسلام والمسلمين محسن جلالي      | حجت الاسلام والمسلمين محمد قرباني مقدم |
| جناب آقای دکتر احمدی فراز            | جناب آقاي محسن برقي كار                |
| سركار خانم زهرا سهرابي               | سرکار خانم زهرا توکلی                  |

## پنجم: كميته گام دوم، انقلاب اسلامي و غرب و شرق از منظر قرآن و حديث

| دبير كميته:                     | مدير كميته:                              |
|---------------------------------|------------------------------------------|
| حجت الاسلام دكتر باقر رياحي مهر | حجت الاسلام والمسلمين دكتر محمدحسن زماني |

## اعضای کمیته:

| جناب آقای دکتر غلام حسین مقیمی           | حجتالاسلام والمسلمین<br>دکتر محمد جواد نوروزی |
|------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| جناب آقای دکتر سید حسین علوی             | جناب آقای دکتر حسن رضایی هفتادر               |
| حجتالاسلام والمسلمين دكتر باقر رياحي مهر | حجت الاسلام والمسلمين دكتر عباسعلى براتي يزدي |

## ششم: کمیته گام دوم، و دانشهای قرآنی و حدیثی

| دبيركميته:                       | مدير كميته:                          |
|----------------------------------|--------------------------------------|
| حجت الاسلام دكتر عبدالله جبرئيلي | حجتالاسلام والمسلمين دكتر فاكر ميبدي |

#### اعضای کمیته:

| حجت الاسلام والمسلمين    | حجت الاسلام والمسلمين |
|--------------------------|-----------------------|
| دكتر عبدالله حاجعلي      | دکتر محمدامینی طهرانی |
| حجت الاسلام والمسلمين    | حجت الاسلام والمسلمين |
| دكتر محمدصادق يوسفي مقدم | دكتر سيدحيدر طباطبائي |

## هفتم: کمیته گام دوم، آینده پژوهی قرآنی و حدیثی

| دبيركميته:                        | مدير كميته:                       |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| حجتالاسلام والمسلمين عليرضا شاهين | حجتالاسلام دكتر غلامرضا بهروزي لك |

## اعضای کمیته:

| حجتالاسلام والمسلمين دكترسيدجعفر رحمان | دكتراسماعيل شراهي                   |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| دكتر محمد رحيم عيوضي                   | حجتالاسلام والمسلمين دكتر احمد كوهي |

## هشتم: كميته تخصصي بانوان

| دبیرکمیته: سرکارخانم دکتر سمیه کامرانی | مدير كميته: سركار خانم زينب بهجت پور |
|----------------------------------------|--------------------------------------|
|                                        | 4 1 . 1                              |

## اعضای کمیته:

| سركار خانم دكتر طاهره ماهرو زاده | سركارخانم دكتر زينب طيبي    |
|----------------------------------|-----------------------------|
| سركار خانم دكتر عاطفه صادقي      | سركار خانم دكتر رقيه جاويدي |
| سركار خانم دكتر معصومه شريفي     | سركار خانم دكتر راضيه زارعي |

## نهم: كميته بين الملل

| دبيركميته:                                  | مديركميته:                                  |
|---------------------------------------------|---------------------------------------------|
| حجت الاسلام والمسلمين محمد عسكرى از پاكستان | حجت الاسلام دكتر محمد يعقوب بشوى از پاكستان |

## اعضای کمیته:

| جناب آقای دکتر رئیس اعظم شاهد از پاکستان | جناب آقای دکتر غلام جابر محمدی از پاکستان |  |
|------------------------------------------|-------------------------------------------|--|
| دكتر ترلان سيف الله اف از آذربايجان      | جناب آقای سیدمجتبی رضوی از هندوستان       |  |
| جناب آقای استیفان شفر از آلمان           | دكتر منظر بياتي از عراق                   |  |
| جناب آقای عبدالقادر محمد بلو از نیجریه   | جناب آقای رحمان دهلان از اندونزی          |  |
| جناب آقای عباس خان فاضل اف از تاجیکستان  |                                           |  |

## ۸. آثار کنگره

|                                                | T                                        |
|------------------------------------------------|------------------------------------------|
| ۲. منبع شناخت بيانيه گام دوم                   | ۱. شناخت نامه کنگره                      |
| ۴. چكيده مقالات كنگره (فارسى) (جلد اول)        | ۳. نشستها، کرسیها و کارگاههای کنگره      |
| ۶. چکیده مقالات کنگره (غیر فارسی)              | ۵. چكيده مقالات كنگره (فارسي) (جلد دوم)  |
| ۸. علوم و بيانيه گام دوم (جلد اول)             | N I Näilaaale a läea le V                |
| (علوم اجتماعي. اقتصاد. سياست. مديريت)          | ۷. علم و عقل در گام دوم انقلاب اسلامی    |
| ۱۰. دانشهای قرآنی در گام دوم (جلد اول)         | ۹. علوم و بيانيه گام دوم (جلد دوم)       |
|                                                | (علوم تعلیم و تربیت، روانشناسی و پزشکی)  |
| ۱۲. تمدن نوین اسلامی و گام دوم (جلد اول)       | ۱۱. دانشهای قرآنی در گام دوم (جلد دوم)   |
| ۱۴. انقلاب اسلامي و غرب                        | ۱۳. تمدن نوین اسلامی و گام دوم (جلد دوم) |
| ۱۶. آینده پژوهی و مهدویت در گام دوم            | ۱۵. رویکرد قرآنی بانوان به گام دوم       |
| ۱۸. سبک زندگی و گام دوم (جلد دوم)              | ۱۷. سبک زندگی و گام دوم (جلد اول)        |
| ۲۰. مجموعه مقالات غير فارسي (جلد دوم)          | ۱۹. مجموعه مقالات غير فارسي              |
| (زبان اردو)                                    | (جلد اول) (زبان اردو)                    |
| ۲۲. مجموعه مقالات غير فارسي (جلد چهارم)        | ( ) : : : : : : : : : : : : : : : : : :  |
| (هندی، آذری، بنگالی، برمهای، آلمانی، اندونیزی، | ۲۱. مجموعه مقالات غير فارسي (جلد سوم)    |
| تاجكى، فرانسوى، روسى، تركى، بلتى و)            | (عربی، انگلیسی)                          |

تذكر: تمام آثار در سميم بررسي و مشابهتيابي انجام شد و سه مقاله به خاطر مشابهت بالا حذف شد.

#### ٩. مجلات منتشركننده مقالات كنگره:

١. مجله علمي قرآن و علم

٢. مجله علمي مطالعات قرائت قرآن

٣. مجله علمي قرآن يژوهي خاورشناسان

۴. مجله علمي علوم حديث تطبيقي

٥. مجله تخصصي مطالعات حديث يژوهي

۶. مجله تخصصي قرآن و علوم

٧. مجله تخصصي مطالعات قرآن يژوهي نور وحي

#### ۱۰. کنگره در آینه آمار

| مقالات پذیرفته شده: ۹۵۸           | تعداد کل چکیدهها: ۱۶۹۶         |
|-----------------------------------|--------------------------------|
| مجموع مقالات رسیده به کنگره: ۱۰۸۲ | مقالات چاپ شده در مجلات: ۴۲    |
| مجلدات منتشرشده: ۲۲               | مقالات چاپ شده در مجلدات: ۲۸۲  |
| تعداد نشستها: ۱۶۳                 | تعداد ارزیابان: ۷۱             |
| تعداد کارگاهها: ۴۰                | تعداد کرسیهای علمی و ترویجی: ۸ |

تذكر: دو جلد مجموعه مقالات كنگره به صورت جداگانه توسط مركز خواهران هرمزگان منتشر می شود.

## ۱۱. نرم افزارهای کنگره:

مجموعه آثار كنگره بين المللي گام دوم انقلاب اسلامي از منظر قرآن و حديث

#### ١٢. ارزىابان مقالات:

آقایان: محمدعلی رضایی اصفهانی، محمدفاکر میبدی، محمدحسن زمانی، مهدی رستم نژاد، غلامرضا بهروزی لک، حسین علوی مهر، سید عیسی مسترحمی، محمد امینی تهراني، عباس على واشيان، عباس الهي، محمد حسين صاعد رازي، على كريم يور قراملكي، عبدالله جبرئيلي، حسن رضا رضايي، على آقا صفري، محمدرضا حقيقت سمناني، مهدى جهانی، علی رضا شاهین، محمدباقر ریاحی مهر، محمد جواد دشتی، محمد یعقوب بشوی، محمد عسكري ممتاز، عقيل يوسفي زارمي، سيد مجتبي رحماني، سيدمجتبي رضوي اصيل، سیدرضی زکی مرتضوی، میثم ناظمی، علی فرهمندیان، محمد حسین رفیعی، سید علی حسینی، سعید حسنی، حسین مرکزی مقدم، مجتبی انصاری مقدم، کامران اویسی، مهدی سازندگی، نجات یحیی، مجید ابوالقاسم زاده، عباس جوانشیر، علی اصغر کوراوند، محمدهادی منصوری، محمد حسین محمدی، علی محمد راهی، مهدی همتیان، ابوذر رجيى، حميد رضا كاظمى.

بانوان: زینب بهجت پور، زینب طیبی، نسترن بهرمان، منیژه کاشانی، محبوبه جوکار، معصومه حاجی مقصودی، مریم رمضانیان، نرگس رشیدی راوندی، سیده نفیسه حسینی، واعظ، فاطمه طائبي، سميه يايي، حميده كرمي، عفت رمضانيان، صديقه بهرامي، فاطمه حسين آبادي، مريم افشارويگني، حديثه سليماني، فهيمه ربيعي، فاطمه قنبري، طاهره سادات ضياء حسيني، فاطمه عطارد، مهديه علوى فر، طيبه توكلي، سيده معصومه فاطمي، طاهره عبداللهي، زهرا فتحي، الناز جهان يور، راضيه شيريني، يريوش عليزاده، فاطمه درویشی، صدیقه کاویانی.

## ۱۳. مراکز علمی همکار کنگره

| ۲. دانشگاه علوم اسلامی رضوی                     | ۱. نهاد نمایندگی مقام معظم رهبری در دانشگاهها |
|-------------------------------------------------|-----------------------------------------------|
| ۴. مركز پژوهشي قرآن كريم المهدي ﷺ               | ۳. مركز ارتباطات و بينالملل حوزه هاي علميه    |
| ۶. مرکز تخصصی قرآن امام علی بن ابیطالب ﷺ        | ۵. جامعه مدرسین حوزه علمیه قم                 |
| ٨. مؤسسه پژوهشهاي قرآني المهدي ﷺ                | ٧. مؤسسه آموزشي پژوهشي امام خميني ﷺ           |
| ١٠. مركز تخصصي كلام ائمه اطهار الله             | ۹. پژوهشکده اعجاز قرآن دانشگاه شهید بهشتی     |
| ١٢. مركز أموزش تخصصي تفسير وعلوم قرأن           | ۱۱. پژوهشگاه علوم و فرهنگ اسلامی              |
| ۱۴. دانشگاه میبد                                | ١٣. دانشگاه علوم ومعارف قرآن كريم قم          |
| ۱۶. انجمنها و قطبهای علمی حوزه علمیه قم         | ۱۵. دانشگاه معارف                             |
| ۱۸. شبکه قرآن و معارف سیمای جمهوری اسلامی ایران | ١٧. راديو معارف                               |
| ۲۰. مرکز تخصصی امام خمینی ﷺ                     | ۱۹. مؤسسه مطالعات اسلامی                      |
| ۲۲. دانشگاه قم                                  | ۲۱. دانشگاه امام صاق ﷺ                        |
| ۲۴. دانشگاه علوم و معارف قرآن كريم اصفهان       | ٢٣. مركز تخصصي تفسير ائمه اطهار العِيَّا      |
| ۲۶. دانشگاه علامه طباطبائی ﷺ                    | ۲۵. انجمن قرآن پژوهي حوزه                     |
| ۲۸. مرکز مدیریت حوزه علمیه خواهران              | ۲۷. جامعه الزهرا ﷺ                            |
| ۳۰. سیلیویکا                                    | ۲۹. پژوهشگاه امام صاق ﷺ                       |
| ۳۲. دانشگاه آزاد اسلامی                         | ٣١. مؤسسه فتوح انديشه                         |
| ۳۴. دانشگاه فرهنگیان                            | ۳۳. دانشکده شهید محلاتی                       |
| ۳۶. دانشگاه اشرفی اصفهان                        | ۳۵. معاونت پژوهش حوزههای علمیه                |
| ٣٨. پژوهشگاه المصطفى                            | ٣٧. نمايندگي المصطفى اصفهان                   |

## ۱۴. نشانی پایگاه اطلاع رسانی کنگره

http://hamayesh.miu.ac.ir/hadith/fa

نشانی کانال کنگره در پیامرسان ایتا

https://eitaa.com/Conferencegam2

## سخن پایانی

در پایان لازم است از همه کارگزاران کنگره بهویژه مدیران محترم کمیتههای علمی کنگره، معاونان محترم حجج اسلام دکتر امینی تهرانی و موسوی و اعضای دبیرخانه که با زحمات شبانه روزی و نویسندگان و ارزیابان محترم کتابها و مقالات و نیز همه کسانی که در آماده سازی آثار و برگزاری کنگره زحمت کشیدند به ویژه مسئول محترم انتشارات بین المللی المصطفی حجت الاسلام والمسلمین نوبخت و همکاران انتشارات و ریاست امور مشترک مجتمع عالی امام خمینی شی حجت الاسلام والمسلمین زهادت و به صورت خاص ریاست جامعة المصطفی شی العالمیه حجت الاسلام والمسلمین دکتر عباسی و معاون پژوهش حوزه های علمیه المصطفی شی حجت الاسلام والمسلمین عبادی و نیز معاونت پژوهش حوزه های علمیه حجت الاسلام والمسلمین ناین کنگره نموده اند، تشکر کنم. اجرهم علی الله.

والحمدلله رب العالمين مديرعلمي كنگره بين المللي گام دوم انقلاب اسلامي از منظر قرآن و حديث محمد على رضايي اصفهاني

## مقدمه معاون علمي

## بسم الله الرحمن الرحيم

هر روزی که سپری می شود و هر لحظه ای که به جلو می رویم برگه ای زرین از مدیریت داهیانه و حکیمانه ناخدای مدبر انقلاب اسلامی ایران مقام معظم رهبری حضرت آیت الله امام خامنه ای ﷺ هویدا و آشکار می گردد.

یکی از این برگههای زرین و جلوههای درخشان مدیریتی ایشان «بیانیه گام دوم» انقلاب اسلامی خطاب به ملت ایران است. این بیانیه صحبتهای بی پرده و شفاف یک مدیر و پدر دلسوزی برای فزرندان و ملت خود است که پس از طی زمانی ۴۰ ساله با همه سختیها در حال عبور از مرحلهای سخت و ورود به مرحله مهم دیگری هستند که قرار است با پیمودن صحیح آن یک «پیچ تاریخی» در جهان معاصر اتفاق افتد.

بیانیه گام دوم آگاهی بخشی به منظور آماده کرده ملتی بزرگ برای مسئولیتهای پیش روست. این بیانیه نقش راه انقلاب اسلامی ایران برای رسیدن به یک تمدن نوین اسلامی است. این بیانیه نشان از صداقت مدیری و رهبری فرزانه دارد که بدون تعارف همه خطرها و سختیهای راه را برای روندگان آن، روشن مینماید و علاوه بر بیان نعمتها و رویشهای انقلاب اسلامی، ضعفها و سختیها را نیز بیان مینماید.

روشن و واضح است که بیانات و نوشتههای رهبر معظم انقلاب اسلامی ایران متاثر از اندیشههای ناب ایشان است و این اندیشههای ناب در بستر قرآن و احادیث نورانی

اها ربیت الما شکل یافته است. اندیشه هایی که از دوران کودکی و نوجوانی و جوانی تا میان سالي و بزرگ سالي همگي در اثر انس بسيار ايشان با قرآن و عترت شكل گرفته است.

به یقین می توان گفت که برای همه عبارات ایشان در «بیانیه گام دوم» می توان مستندی از قرآن و حدیث یافت و به نوعی آن را با قرآن و حدیث ارتباط داد. وظیفه همه علاقه مندان به انقلاب اسلامی است تا ارتباط این بیانیه ارزشمند را با قرآن کریم بیش از پیش روشن نمایند و این امر مستلزم تلاشی در خور و شایسته است.

بر همین اساس کنگره بینالمللی گام دوم انقلاب از منظر قرآن و حدیث در مجتمع عالى قرآن و حديث جامعة المصطفى العالميه و زير نظر استاد فرزانه حجت الاسلام والمسلمين دكتر رضايي اصفهاني كه خود مفسري انقلابي و نوانديش است، شكل گرفت تا در این راستا به نوعی بیانیه گام دوم را با قرآن و حدیث بسنجد و مبانی و راهکارهای اجرایی این بیانیه را از قرآن و حدیث استخراج نماید.

در بررسی مقالات رسیده به کنگره مراحلی متعددی طی شده است تا این کتب به حالت فعلى تبديل شود. اگر چه ممكن است در رسيدن به اين شرائط فعلى همه مقالات یکسان نباشند اما اهم مراحلی که برای هر مقاله طی شده است را میتوان در مراحل زیر معرفي نمود:

- ۱. ارسال مقاله توسط نویسنده به سایت کنگره
- ٢. ارزيابي اوليه چكيده توسط مسئول ارزيابي جهت رفع اشكالات اوليه
  - ٣. ارزيابي اوليه مقاله توسط مسئول ارزيابي جهت رفع اشكالات اوليه
    - ۴. ارزیابی ثانویه توسط ارزیاب تخصصی
- ۵. برخی از مقالات دو یا سه ارزیاب داشته اند به خاطر تخصصی بودن
  - ۶. ارسال فایل اصلاحات به نویسنده
  - ٧. ارسال مقاله اصلاح شده توسط نویسنده به دبیرخانه
  - ٨. رویت مقاله اصلاح شده توسط ارزیاب و تأیید نهایی

- ۹. ارسال مقاله به كميته مربوطه
- ۱۰. ارزیابی مجدد در کمیته جهت بررسی چاپ در کتاب
  - ١١. ارسال اصلاحات كميته به نويسنده
  - ۱۲. ارزیابی توسط معاون علمی و دبیر علمی کمیته
  - ۱۳. رفع اشكالات و ارسال به دبير كميته توسط نويسنده
    - ۱۴. تأیید نهایی مقاله توسط کمیته و چاپ در کتاب
      - ۱۵. بررسی مقالات در سمیم جهت مشابهتیابی
      - ۱۶. بررسی مجدد چکیده و یکسانسازی چکیدهها
- ۱۷. شكل دهي مقالات تأييد نهايي معاون و دبير علمي
  - ۱۸. ارسال برای انتشارات

امید است تا این فعالیتها گامی در راستای رسیدن به تمدن نوین اسلامی را فراهم سازد و موجبات خشنودی امام زمان و استان باشد.

قائم مقام و معاون علمی کنگره بین المللی گام دوم انقلاب اسلامی ایران از منظر قرآن و حدیث محمد امینی تهرانی

۱۴۰۰/۸/۲۲

## اعضاء كميته تحقيقات بين الملل

مدير كميته: حجت الاسلام دكتر محمد يعقوب بشوي پاكستان ديير كميته: حجت الاسلام (دانش دكترى) محمد عسكرى ممتازياكستان

#### اعضاء كميته:

حجت الاسلام دكتر غلام جابر محمدي پاكستان

حجت الاسلام دكتر سيد مجتبى رضوى هندوستان

دكتر ترلان سيف الله اف آذربايجان

دكتر رحمن دهلان اندونزي

دكتر رئيس اعظم شاهد پاكستان

دانش آموخته دكترى منتظر بياتي عراق

دانش آموخته دكتري عباس خان فاضل اف تاجكستان

دانش يژوه دكترى استفان فريد رش شفر المان

دانش يژوه دكترى عبدالقادر محمد بلونيجريه

كارشناسي ارشد شيخ جمال حسين ميوخينگ ميانمار

## مقدمه مدیر کمیته تحقیقات بین الملل و گام دوم

بی نهایت سپاس سزاوار برای خدای مهربان است که به این جانب توفیق همراهی، همکاری و همگامی را در راه تحقق اهداف بلند کنگره بین المللی گام دوم انقلاب اسلامی از منظر قرآن و حدیث (که به همت و تلاش مضاعف استاد گرانقدر حجه الاسلام والمسلمین دکتر محمد علی رضائی اصفهانی رئیس محترم مجتمع آموزش عالی قرآن وحدیث در حال برگزاری می باشد) بخشید و درود و سلام بی پایان بر هادیان برحق الهی بویژه خاتم الانبیاء حضرت محمد مصطفی بیشی واهل بیت طاهرین آنحضرت ایش باشد.

انقلاب اسلامی ایران به رهبری امام خمینی کشی معجزه قرن بوده است و این انقلاب امید پابرهنه گان ومستضعفان جهان می باشد. امروز صدها هزار جوان مومن، متعهد وانقلابی در سرتاسرجهان به این انقلاب دل بسته اند. تپش قلب آنان با تپش قلب انقلاب اسلامی یکی شده است. انقلاب اسلامی در عمق جان صدها هزار جوان مومن ریشه دوانده است و ما در عرصه بین الملل ثمره این شجره طیبه را بوضوح مشاهده می کنیم. انقلاب اسلامی تحولات فکری فوق العاده را بوجود آورده است که، تاکنون جهان غیراز معصوم چنین تحولاتی معنوی را با چشم خود ندیده است. این انقلاب قدرت و کارآمدی دین را در عرصه های مختلف از جمله مدیریت، سیاست، فرهنگ و اقتصاد به همه جهانیان نشان داد و این باور را زنده کرد که دین می تواند بهترین نقش را در تغییرات و تحولات اجتماعی ایفا نماید و برنامه های کوتاه و بلند مدت را برای پیشرفت بشر ارائه دهد. انقلاب اسلامی در

چهل سال اول خود، تغییرات وتحولات بسیار بزرگی باوجود همه سختی ها و مشکلات در همه بخش های اقتصادی، سیاسی، اجتماعی وفرهنگی بوجود آورده است. هم اکنون برنامه های استراتژیک وسیاست های راهبردی وکلان انقلاب اسلامی در چهل ساله آینده را رهبر فرزانه انقلاب اسلامی در بیانه گام دوم انقلاب اسلامی بیان فرموده اند. شعارهای هشتگانه این بیانیه عبارتند از (استقلال، آزادی، عدالت و معنویت، اخلاق، عزت، عقلانیت و برادری)، می باشند.

این شعارها درآینده نه چندان دور، زمینه ساز ایجاد تمدن نوین اسلامی در عرصه بین الملل به حساب خواهد آمد. زیر بنای این شعارها، آموزش پژوهش محور است و نهادینه شدن فقاهت دینی در جامعه کنونی بسترساز این تمدن خواهد بود. هدف نهایی این شعارها ساختن جامعه براساس باورها، ارزشها و عملكرد هاي خدا محوري مي باشد. نقش حوزه علمیه قم را برای تحقق چنین امری نباید نادیده گرفت. سیستم آموزشی ما در حال حاضر نیاز به تحول عمیق دارد و سیستم آموزشی ما باید به همه نیازهای زمان یاسخگو باشد. برای ایجاد تمدن نوین اسلامی عمل دقیق برچنین اصلی نیاز مبرم داریم.

در صورت تحقق چنین امری، برای ایجاد تمدن جدید اسلامی بر محوریت قرآن کریم و سنت نبوی، زمینه ها رشد و تعالی بیشتر مهیا خواهند شد و بوجود آوردن تغییرات اجتماعی مثبت بر مبنای ارزشهای دینی و قرآنی، زمینه لازم فراهم خواهد شد. با محقق شدن مقدمات بیشتر، شرایط برای ورود در عرصه بین الملل آسان تر خواهد شد. نگاه رهبری به حوزه علمیه و تاکید ایشان بر تحول در حوزه از همین منظر قابل تفسیر می باشد. باز تاكيد دارم كه نقش حوزه علميه در ايجاد تمدن نوين اسلامي، بدون توجه به تطبيق سازي نصاب های حوزه بر نیازهای جامعه محقق نخواهد شد. شعارهای هشتگانه رهبر انقلاب اسلامی برای ایجاد تمدن نوین اسلامی در عرصه بین الملل در بیانیه گام دوم، دستور العمل حوزه های علمیه تشیع در جهان قرار گیرد تا زمینه ظهور منجی عالم بشریت حضرت امام مهدى وَعِياللهُ عَلَيْهُ هُرِجِه زودتر فراهم گردد و جهان از جمال آن خورشید عالم تاب فیض ببرد.

در آخر تشكر صميمانه از رياست محترم جامعه المصطفى العالميه حضرت حجه الاسلام والمسلمين دكتر عباسي، استاد گرامي حضرت حجه الاسلام والمسلمين دكتر محمد على رضايي اصفهاني دبير علمي كنگره و معاون علمي كنگره حجه الاسلام دكتر امینی تهرانی وهمچنین حجه الاسلام حقیقت و حجه الاسلام جهانی دارم و همچنین از همكاري صميمانه حجه الاسلام آقاي عسكري ممتاز دبير كميته علمي تحقيقات بين الملل و حجه الاسلام دكتر جابر محمدي و دكتر رئيس اعظم شاهد و دوستان ديگر در داخل و خارج ايران تشكر و قدرداني مي نمايم.

و ما توفيقي الابالله محمد يعقوب بشوى رئيس كميته علمي تحقيقات بين الملل كنگره بين المللي گام دوم انقلاب اسلامي از منظر قرآن و حديث

## مقدمة رئيس اللجنة الدولية للملتقى الدولى لبناء الخطوة الثانية للثورة الإسلامية

الحمد و الشكر بلاغاية و الثناء بلانهاية للرب الحق و الخالق المطلق الرحيم والذي وفقني مرة أخرى للتعاون والتنسيق والمواكبة في سبيل تحقيق الأهداف المنشودة للملتق الدولي العظيم للخطوة الثانية للثورة الإسلامية والصلاة والسلام على الهداة الربانيين والسائرين على منهج الحق الإلهي لاسيما خاتم الأنبياء والمرسلين سيدنا محمد المصطفى المشيئة وأهل بيته الطيبين الطاهرين المنظية.

مما لاشك فيه فإن الثورة الإسلامية في ايران بقيادة الإمام الخميني والشيئ كانت هي المعجزة التي دوت بصداها القرن وتعتبر بحق بصيص آمل للمحرومين والمستضعفين في اصقاع العالم، ونرى اليوم بإن قلوب ونفوس مئات الالاف من الشباب المؤمن والواعي والملتزم والثوري تعلقت بها وأضحت نبضات قلوبهم مع نبضات الثورة الإسلامية تشكل نمطاً واحدة وتجذرت هذه الثورة المباركة في أعماق الالاف من الشباب المؤمن وإننا نلمس ونشاهد بوضوح وشفافية ثمار هذه الشجرة الطيبة على الصعيد الدولي.

وقد أحدثت هذه الثورة تغيرات ومنعطفات فكرية عميقة ومذهلة لم يشهدها العالم حيث لم ير مثل هكذا تغيرات معنوية جذرية تطرأ عليه الإ في زمن المعصوم، وأظهارت للجميع قدرة وكفاءة الدين في مختلف المجالات من جملتها مجال الإدارة، السياسة، الثقافة، والإقتصاد، وأحيت الإعتقاد والرؤية القائلة بإن بإمكان الدين أن يلعب أفضل الأدوار في التغيرات والتحولات الحاصلة وبالتالي تقديم الخطط والمشاريع القصيرة والبعيدة المدى ولانجافي الحقيقة إذا قلنا: إن الثورة الإسلامية قد تمكنت ومن خلال الأربعين عاماً الأولى التي مضت على إنتصارها من إيجاد تغيرات وتحولات كبيرة للغاية وذلك في جميع المجالات الإقتصادية والسياسية

والإجتماعية والثقافية وقد أكد القائد الحكيم والمرشد الأعلى للثورة الإسلامية في بيانه الصادر بمناسبة إنعقاد الملتقى الدولى للخطوة الثانية للثورة الإسلامية على الإستراتيجات الواضحة والسياسات المنهجة والمتبعة للثورة الإسلامية في غضون الأربعين عاماً المقبلة.

وبالطبع فإن الشعارات الثمانية (الإستقلال، الحرية، العدالة والمعنويات، الأخلاق، العزة، العقلانية، الأخوة) تشكل الأرضية والمناخ الملائم لإيجاد وصيقلة الحضارة الإسلامية الجديدة على الساحة الدولية؛ بإعتبار إن هذه الشعارات هدفها هو تعليم وتطبيق محورية التحقيق والبحث وإضفاء الطابع التأسيسي للفقاهة الدينية في المجتمع، وإن حجر الأساس لهذه الحضارة والهدف الغائي من ورائها هو بناء مجتمع يتحرك وفق معطيات العقائد والقيم والمبادئ والممارسات الربانية.

ولاينبغي هنا التغافل عن دور الذي قامت به الحوزة العلمية في قم المقدسة من أجل تحقق مثل هكذا أمر، ولابد من القول: بإن نظامنا التعليمي بحاجة ماسة الى التغير العميق والجذري ويجب الإجابة على المتطلبات والإحتياجات الزمانية، وعليه فإن الحاجة لإيجاد حضارة إسلامية جديدة تدفعنا لتفعيل هكذا مبدأ اساسي.

ولاشك فإنه إذا تحقق مثل هذا الأمر ونزل على أرض الواقع فسيتم توفير المزيد من الاسس والقواعد الضرورية لخلق حضارة إسلامية جديدة مستندة على اساس مبدأ القرآن الكريم والسنة النبوية الشريفة، وإن إحداث تغيرات إجتماعية إيجابية طبقاً للقيم الدينية والقرآنية سيعبد الطريق أمام ذلك، ومع تحقق المزيد من المقدمات فسوف تصبح عملية الولوج الى الساحة الدولية أكثر مرونة وسهولة، و يمكن تفسير منهجية القيادة الحكيمة ونظرتها إتجاه الحوزة العلمية وتأكيد سماحته على إيجاد التغيرفيها ينصب في هذه الخانة.

وأوكد مرة ثانية على الدور الذي يمكن أن تضطلع به الحوزة العلمية في معادلة صناعة الحضارة الإسلامية الجديدة ولن تتحقق طموحات المجتمع وحاجته من دون الإكتراث والإلتفات الى تحقيق نصاب الحوزة والإلتزام بواجباتها.

وينبغي أن تدرج الشعارات الثمانية لقائد الثورة الإسلامية لأجل خلق الحضارة الإسلامية الجديدة على الساحة الدولية والتي طرحها سماحته في بيانه للخطوة الثانية في منهاج وعمل الحوزات العلمية الشيعية في العالم كي يتم توطأت الأرضية المناسبة لتعجيل ظهور منقذ البشرية مولانا الإمام المهدي رَجِّ الله وبالتالي تنعم الدنيا بجمال بزوغ تلك الشمس الساطعة التي لاتغرب ولاتزول.

وفي النهاية فإن الشكر موصول الى رئيس جامعة المصطفى العالمية المحترم سماحة حجة الإسلام والمسلمين الدكتور عباسي والأستاذ سماحة حجة الإسلام والمسلمين الدكتور محمد على رضائي الإصفهاني السكرتير العلمي للملتق والمعاون العلمي للملتق حجة الإسلام الدكتور اميني الطهراني وكذلك الشكر الوافر الى كل من حجة الإسلام حقيقت وحجة الإسلام جهاني وايضاً أتقدم باسمي آيات الشكر والتقدير الى كل من سماحة حجة الإسلام العسكري الممتاز سكرتير اللجنة الدولية وحجة الإسلام الدكتور جابر المحمدي والدكتور رئيس أعظم وبقية الأخوة والأصدقاء في داخل وخارج الجمهورية الإسلامية الإيرانية على مابذلوه من تعاون صادق.

وما توفيق الإبالله الدكتور محمد يعقوب البشوي الحوزة العلمية في قم المقدسة رئيس اللجنة الدولية للملتقي الدولي لبناء الخطوة الثانية للثورة الإسلامية ٢١ / ربيع الاول / ١٩٤٣.

# بخش اول

مقالات به زبان عربی

## أغوذ التحول الثقافي الاجتماعي في منظور القرآن الكريم

## دارمی ابوبکر (ساحل عاج)<sup>۱</sup>

إنّ أُطروحتنا هذه تحت عنوان (أُعوذج التّحوّل الثقافي الاجتماعي في منظور القرآن الكريم، مباني، مراحل ومجالات) في بيان مباني ومراحل ومجالات عمليّة التحوّل الثقافي الاجتماعي في القرآن، علماً أنّه قد تبنى على الفطرة والعقل البشري والايمان بالله والعدالة الاجتماعيّة والتدرّج في التّشريعات ووحدة القلوب و تأمين الحاجات البشريّة الواقعيّة المعنويّة والماديّة و العُرف الحسن وحُرِيّة الالتزام و القيم والأخلاق الساميّة، وقد أثر كلّ من هذه المباني على حياة الفرد والمجتمع، وكذلك مرّت عمليّة التحوّل بمراحل عديدة \_ خلال مسيرها \_ في تحوّل ثقافة الفرد والمجتمع. وهدفنا العلميّ في هذه الرسالة هو تلسيط الضّوء على الهدف المحوري لنزول القرآن وتصحيح المفاهيم الخاطئة من مفهوم ثقافة القرآن، أمّا هدفنا العمليّ فيها هو السعي الحثيث لتطبيق ثقافة القرآن في حياة الفرد والمجتمع، وتدريسها في الجامعات والمدارس العلميّة. وتمتاز الرسالة بجمع المبائ العامة والخاصّة للتّحوّل الثقافيّ، مع بيان جميع المراحل الاصلاحية الأربع: (مرحلة البيان، والابطال والاصلاح و الخلق الثقافيّ)، وقد سلكت الدّراسةُ المنهج الوصفي و التحليلي والاستنباط من القرآن والروايات وأقوال المتخصّصين في الموضوع، و النتيجة التي توصلنا إليها هي: أنّ الأُعُوذج التّحوّل الثقافي الاجتماعيّ في القرآن تتحلّى بالشّموليّة والجامعيّة و

۱. دكتورا تفسيرgmail.com@gmail.com.

النظم والهداية، و أنّ الانسان محور التحوّل والتغيير الاجتماعيّ، وأنّ نجاح عمليّة التحوّل مشروط بتطبيق الوحي المُقدس الذي عثابة الطريق بين الانسان وربّه، وأنّ لعمليّة التّحوّل مراحل تطبيقيّة، بدءا من الفرد ثم الأسرة ثم العشيرة ثم المجتمع ثم العالم، و قد اشتمل التّحوّل جميع أبعاد الحياة الثقافية الاجتماعيّة والاعتقاديّة والاقتصاديّة والسّياسيّة و القيم والعلاقات الاجتماعية بالعدالة الاجتماعيّة والتكافل الاجتماعيّ، وأنّه لا بُدّ من حماية التّحوّل بتأسيس الحكومة الاسلاميّة، مع أركانها التنفيذيّة والتّشريعيّة والقضائيّة، و تشريع الجهاد دفاعاً عن المنكر، حفاظاً للنظام العام وتأميناً لحياة الفرد والمجتمع.

الكلمات المفتاحيّة: القرآن الكريم، الأنموذج، التّحوّل التّقافي الاجتماعي، المباني، المراحل.

## مفاهيم وكليات

١. الثقافة

الثَّقافة لغة: تأتى كلمة الثقافة في اللغة العربية لمعان كيرة منها:

١. إقامة العوج، (ثقف) الثاء والقاف والفاء كلمة واحدة إليها يرجع الفروع، وهو إقامة درء الشيء. ويقال ثقفت القناة إذا أقمت عوجها.. ا بن فارس، مقاييس اللغة، ج١، ص٣٨٣

٢. الحذاقة والفطنة، الحذق في إدراك الشيء و فعله، . الاصفهاني، المفردات في غريب القران، ص١٧٤

٣. الظفر بالشيئ والامساك به، جاء في قوله الحكيم: (فاما تثقفنهم في الحرب فشرد بهم من خلفهم لعلهم يذكرون) سورة الانفال الاية ٥٧ أي الظفربهم في الحرب.

۴. المصادفة، ومنه قوله تعالى: (واقتلوهم حيث ثقفتموهم) اي صادفتموهم

٥. الإدراك الدقيق المحيط، بأن يكون الموضوع تحت النظر مع الحذق. و هذه الخصوصيّة منظورة في كلّ من معاني الأخذ و الدرك و الفهم و الظفرو إقامة العوج و غيرها، حتّى تكون من مصاديق الأصل. المصطفوي، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، ج٢، ص: ٢٠

٤. جملة العلوم والمعارف والفنون التي يطلب الحذق بها. لذا كل من تبحّر أو تفنّن في تلكم المعارف والفنون يسمى مثقفا.

يتبيّن لنا \_ من خلال ما ذكرنا \_ ان مشتقات كلمة (الثقافة) تحتوى معان كثيرة منها:

الفطنة والحذقة والسرعة و الظفر بالشيئ والامساك به والمصادفة والادراك الدقيق المحيط، وجملة العلوم والمعارف والفنون، فكل من هذه المعاني تعطى معنى إدراك الشيء أو المعلوم إدراكا تاما دقيقا مصادفا له والاحاطة الكليّة به.

## مفهوم الثقافة في الاصطلاح

يمكن القول بأنّ أول من استعمل مصطلح الثقافة هو (ادوارد تايلور (١٨٧١م): ) شاعر امريكي، ولد عام ١٤٤٥، وتوفي عام: ١٧٢٩في كتابه (الثقافة البدائية)، ففيه عرّف الثقافة بانها: ذالك الكل المعقد الذي يشمل المعرفة والمعتقدات والفنون والقانون والقيم والمعايير والاخلاق

والعادات والتقاليد وغيرها مما يكسبه الانسان من خلال حياته كعضو في المجتمع. انظر: (عبد الله ابراهيم الكعيد، صحيفة يومية، مقال منشور في صحيفة الرياض الصادرة من مؤسسة اليمامة الثقافية، صحيفة يومية / ص۵، العدد رقم (۴۵۵) ليوم الاثنين من عام / ٢٠٠٨م). وقد تاثّر العلماء بهذا التعريف وان حاول الذين جاءوا من بعد ذالك ليعرفوا الثقافة بتعاريف تربطها بالتاريخ تارة، وبالتعليم أخرى، وبالتربية ثالثة، فتلكم التعاريف جعلت الثقافة نتائج للمعاصرة من خلال التفاعلات التاريخية، أو ما يرثه المجتمع من مواريث مختلفة على مستويات سياسية واقتصادية واجتماعية ومختلفة.

التعريف المختار: هو أنّ الثقافة عبارة: مجموعة الأفكار والعقلية المكتسبة المستمدّة من العقيدة والقيم والعلوم والتقاليد والعادات واللّغة وغيرها المتأثّرة في حياة الفرد أو المجتمع المعنوية والمادّية.

## ٢ المجتمع

يمكن القول بانه لا يوجد \_ الى الآن \_ تعريف لفظى خاص للمعنى الاصطلاحي لهذه الكلمة، بحيث يقلبه جميع علماء الاجتماع فضلا عن وجود تعريف حقيقي لها. وقد اعترف بهذا الامر العالم الاجتماعي المعاصر المسمى ب (بوتمور) حيث يقول: هناك مشكلة أخرى لا بدّ من مواجهتها وهي ان لكلُّ مجتمع تركيبا اجتماعيا معيّنا، وان كانت هناك عدة مجتمعات تتشتبه في تركيبها الاجتماعي، ولكن كيف ينبغي لنا تعريف المجتمع؟

وبعبارة أخرى: كيف نعين حدود التركيب الاجتماعي الخاص؟ فهل الهند الى هذه الاواخر كانت مجتمعا واحدا ام مجموعة من المجتمعات التي توجد بينها ثقافة موروثة ولا سيّما الثقافة الدينية؟ في كثير من المواد يكون تعيين الحدود لمجتمع ما أمرا صعبا للغاية انظر: تي، بي، باتومور، جامعه شناسي، ترجمة حسن منصور وحسن حسيني كلجاهي، ص١٢۴ وعلى هذا الأساس فانه يكمن أن نذكر عدّة تعاريف للمجتمع:

١. وقد عبر عن مفهومه العالم الإجتماعي (أنتوني غدنز) في كتابه: علم الإجتماع، قائلا: «المجتمع (society): يعتبر مفهوم المجتمع واحد من أهم مفاهيم الفكر السوسيولوجي. وهو مجموعة من الناس يعيشون في حيّز معيّن ويخضعون لنظام واحد من السلطة السياسية، وهم على وعى بأنّ لهم هويّة تميزهم عن المجتمعات الأخرى المحيطة بهم.». انظر: (أنتوني غدنز \_ علم الإجتماع، ص٧٤١ ترجمة الدكتور فايز الصبّاغ) و عرّفه كذالك: (أنّه نسق من العلاقات المتداخلة التي يرتبط بها الافراد بعضهم ببعض) انتوني غدنز، علم الاجتماع، ص٧٩.

٢. إنّ المجتمع هو (المجموعة من الافراد الانسانيين الذين يعيشون تلقائيا ولهم تقاليد وعادات واحدة وامال وغايات يريدون تحقيقها بوسائل مرسومة) سعفان، حسن، أسس علم الاجتماع، ص٧٩

٣. (كلُّ اجتماع ينطوي على العلاقات التي تنشأ بين الافراد الذين يعيشون داخل نطاق في هيئة وحدات او جمادات...) شاهين، مصطفى، علم الاجتماع والمجتمع الاسلامي، ص٢٦ التعريف المختار: هور أنّ المجتمع عبارة: عن مجموعة من الناس تربطهم أنظمة وقوانين وقيم وآداب وعادات وتقاليد ويعيشون حياة إجتماعية في أرض واحدة.

ويستفاد من هذه التعاريف:

١. لزوم كون أفراد المجتمع مشتركين معا في لوازم الحياة الاجتماعية كالأنظمة والقوانين والقيم والأخلاق والآداب والعادات والتقاليد وغيرها.

٢. لزوم حياة المجتمع على أرض واحدة، لأن كونهم متفرّقين في أماكن مختلفة لا يتحقق عليهم معنى المجتمع.

## ٣. التّحةِل

ألف: التحول، الحول والتّحوّل واحد قال تعالى: (لَا يَبْغُونَ عَنْهَا حِوَلاً) فمعناه لا يبغون عنها تحولا. راجع: (العكبري، ابو البقاء، املاء ما من به الرحمن من وجوه الاعراب والقراءات، ) وحال الشئ حولاً وحؤولا. وأحال، والأخيرة عن أبن الإعرابي كلاهما تحول.

أصل الحَوْل تغيّر الشيء و انفصاله عن غيره، و باعتبار التّغيّر قيل: حَالَ الشيء يَحُولُ حُؤُولًا، و استحال: تهيّأ لأن يحول، إلى ما قيل في و باعتبار الانفصال قيل: حَالَ بيني و بينك

كذا، (الراغب، الأصفهاني، مفردات ألفاظ القرآن، ج١، ص١٣٧٠) و قوله تعالى: (اعْلَمُوا أُنَّ اللهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمُرْءِ وَ قَلْبِهِ) سورة الانفال الاية ٢٢. إنّ الأصل الواحد في هذه المادّة هو تبدّل الحالة و التّحوّل من صورة أو جريان أو حالة أو صفة أو برنامج إلى اخرى. المصطفوي، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، ج٢، ص: ٣١٨.

نستنتج من هذه التعاريف المذكورة أن مفردة التحوّل اذا أُطلقت يراد بها إنتقال حالة الشيء أو صورته إلى أخرى، او تحوّل نظام أو برنامج إلى آخر، سواء كان ايجابا او سلبا.

ب) التّحوّل اصطلاحاً

ذكر العلماء أقوالا كثيرة في تعريف التّحوّل الاصطلاحي نذكر منها ما يلي:

التعريف الاول: كلّ تحوّل يطرأ على البناء الاجتماعي خلال فترة من الزمن، فيحدُّث تغيّر في الوظائف والأدوار والقيم والأعراف وأنماط العلاقات السائدة في المجتمع. انظر: (إبراهيم بن محمد، وعبد الله بن حمد الدليمي، علم الاجتماع للصف الثالث الثانوي. قسم العلوم الشرعية والعربية (بنين). المملكة العربية السعودية، ص٩١.)

التعريف الثاني: كلّ ما يطرأ على المجتمع في سياق الزمن على الأدوار والمؤسسات والأنظمة التي تحتوي على البناء الاجتماعي من حيث النشأة والنمو والاندثار. الفاروق، راجع: زكي، يونس، الخدمة الاجتماعية والتغيّر الاجتماعي، ص٣٤٣

نستنتج من هذه التعاريف أنّ كل انتقال من حال الى حال آخر، أو من نظام الى نظام آخر، في زمن معيّن يسمّى بالتحوّل.

يمكن ان نعرض نموذجا للتحوّل الاصطلاحي بما يلي:

تحوّل المجتمع المكي والمدنى من حالة و نظام جائر وثقافة جاهلية من زمن معيّن، خلال ٢٣ عاما الى نظام عادل وثقافة إسلامية، بل الى تأسيس حكومة ودولة إسلامية مبنية على الايمان بالله، تسودها العدالة والأمن والاستقرار والتكافل الاجتماعي. ومنه كذلك تحولات الانبياء علمي في قومهم عبرتاريخ البشر.

## المبحث الثاني: مراحل التحوّل الثقافي الاجتماعي في القرآن

يعلَّمنا القرآن الكريم أنَّه مرّ نزوله \_ في تغيير وتحوّل تقافة المجتمع \_ بمراحل وهي: تحوّل الفرد والأسرة والعشيرة, والمجتمع والعالم وهي:

## الفرع الأول: التّحوّل الفردي

إنّ التحوّل الفردي هو عبارة عن إيجاد التغيير والتحول في نفس الانسان الفرد في رؤيته الكونية من معرفة الله وتوحيده عن طريق إيمانه بآياته وصفاته، ومعرفة نفسه ما لها وما عليها، ومن اين وفي أين وإلى أين، قال تعالى: (سَنُريهمْ آيَاتِنَا في الْآفَاقِ وَفي أَنْفُسِهمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُّ) سورة فصلت الاية ٥٣. وكذلك ايجاد التّحول في الناحية التربوية والتزكية الروحية للانسان، وأجل أهميّة التزكية أقسم الله تعالى في سورة الشمس في إحدى عشر مرة ثم بيّن مكانتها، قال تعالى: (قَدْ أَفْلَحَ مَنْ زَكَّاها \* وَ قَدْ خابَ مَنْ دَسَّاها) سورة الشمس الاية ٩ -١٠. ومعلوم أن تزكية النفس وتربيتها، من أهدف بعثة الانبياء الله الله قال تعالى: (هوَ الَّذِي بَعَثَ في الْأُمِّيِّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَ الْحِكْمَةَ) سورة الجمعة الاية

فالاية الكريمة تبيّن لنا أن عملية التحوّل الثقافي لا يتمّ إلا بالمعرفة الموافقة بالكتاب والحكمة والتزكية الروحية.

## الفرع الثاني: تحول الأسرة

بعد التحوّل الثقافي الفردي انتقل القرآن الى مرحلة اصلاح وتحول الأُسرة، علما أن إصلاح البيت مقدّم على إصلاح العشيرة والمجتمع والمحيط. الأسرة تطلق في الاسلام على الجماعة المكوّنة من الزوج والزوجة وأولادهما غير المتزوجين الذين يقيمون معا في مسكن واحد، وعندما نقيد الاسرة بقولنا: الاسرة المسلمة، فلا بد لأفرادها من ان يكونوا في افكارهم وعواطفهم وسلوكهم من الملتزمين باحكام الاسلام. راجع: (القريشي، باقر شريف، نظام الاسرة في الاسلام، ص١٨، والخولي، الدكتور سناء، الاسرة والحياة العائلية، ص٣٥)

من النموذج التحولي القرآني، تحول الأسرة والعائلة النبوية الكريمة بعد التحول الفردي المتمثّل في حضرة الرسول والشُّناء ، بالمعرفة الالهية وتزكية النفس كما صرّحت بذلك أوائل الايات من سورتي العلق والمزمل، أمره الله أن يأمر أهله بالصلاة والصبر عليها قال تعالى في محكم آياته قوله تعالى: «وَ أَمُرْ أَهْلَكَ بِالصَّلاةِ وَ اصْطَبِرْ عَلَيْها» الآية ذات سياق يلتئم بسياق سائر آيات السورة فهي مكية كسائرها على أنا لم نظفر بمن يستثنيها و يعدها مدنية، و على هذا فالمراد بقوله «أَهْلَكَ» بحسب انطباقه على وقت النزول خديجة زوج النبي الشُّنِّيُّ و على النِّل و كان من أهله و في بيته أو هما و بعض بنات النبي ﷺ. فقول بعضهم: إن المراد به أزواجه و بناته و صهره على، و قول آخرين: المراد به أزواجه و بناته و أقرباؤه من بني هاشم و المطلب، و قول آخرين: جميع متبعيه من أمته غير سديد، نعم لا بأس بالقول الأول من حيث جرى الآية و انطباقها لا من حيث مورد النزول فإن الآية مكية و لم يكن له ﷺ بمكة من الأزواج غير خديجة علهيا السلام. الطباطبائي، الميزان، ج١٢، ٢٣٩ و قوله الحكيم (قوا أنفسكم و أهليكم النار) فلاية الكريمة تخاطب جميع المؤمنين بحفظ الأسرة وهي الزوجات والأولاد ومن في معناهم ووقايتها من النار، وحمايتهم عن الانحراف الى أيّة ثقافة باطلة، وذلك بالتعليم والتربية وترسيم الطريق والمنهج الصحيح لهم وأمرهم بالمعروف ونهيهم عن المنكر.

## الفرع الثالث: التحول العشيرتي

بعد مرحلة تغيير وتحوّل الأُسرة، نأتي الى المرحلة الثالثة وهي مرحلة تحوّل العشيرة، وعشيرة الرجل قرابته سموا بذلك لأنه يعاشرهم و هم يعاشرونه انتهى. انظر: (الطباطبائي، محمدحسين، الميزان في تفسير القرآن، ج١٤، ص٢٣٩ ). وقد أمريك بالدعوة علنا ذلك بعد تلك السنوات الثلاث التي مرت بالدعوة في قوله تعالى: (فاصدع بما تؤمر واعرض عن المشركين) الحجر الاية ٩۴. و قوله تعالى: «وَ أَنْذِرْ عَشِيرَتَكَ الْأَقْرَبِينَ» و خص عشيرته و قرابته الأقربين بالذكر بعد نهي نفسه عن الشرك و إنذاره تنبيها على أنه لا استثناء في الدعوة الدينية و لا مداهنة و لا مساهلة كما هو معهود في السنن الملوكية فلا فرق في تعلق الإنذار بين النبي و أمته و لا بين الأقارب و الأجانب، فالجميع عبيد و الله مولاهم. (الطباطبايي، محمدحسين، الميزان في تفسير القرآن،

ج١٥، ص٣٢٨: ) وعندما نزلت الآية الكريمة: «وَأَنْذِر عَشيرَتَكَ الأَقرَبِين». (سورة الشعراء الاية ٢١٤) أعلن رسول الله عَيِّكُ دعوته أمام الناس، فصَعدَ على جبل الصفا ودعا أقرباءه وأعدّ لهم وليمة، وفي ذلك اليوم كان المسلمون يعدون الأصابع. (ابن الأثير، الكامل لابن الأثير، ج١، ص ۴۸۶). وقد اقيمت الوليمة مرّتين، إذ في المرة الاولى لم يُعطِ أبو لهب النبي عَيَّا فرصة للكلام، وفي المرة الثانية سخروا من كلامه على والتفتوا لأبي طالب قائلين له: «قد أمرك أن تسمع لابنك وتطيع». وفي هذه المأدبة كان النبي الأعظم عَيَّا ين يعين الغيب انتشار الإسلام الأكيد، حتى إنّه عيّن خليفة ووارثاً له فيها (الطبري، جامع البيان، ج٢، ص٤٣.) فهذه هي أسلوب القرآن الكريم في عملية تحول ثقافة المجتمع بمراعاة التدرّج، حيث بدأ بإصلاح الفرد ثم اصلاح الأسرة وبعدهما انتقل الى إصلاح العشيرة التي هي الأُسرة الكبيرة كما بيّنتها الاية الكريمة...

## الفرع الرابع: التحول المجتمعي

والتحوّل المجتمعي أو الاجتماعي وهوعبارة: عن كلّ تحول يقع في التنظيم الاجتماعي، سواء في بنائه أو في وظائفه خلال فترة زمنية معيّنة، والتغيّر الاجتماعي على هذا النحو ينصبّ على كلّ تغيير يقع في التركيب السكاني للمجتمع، أو في بنائه الطبقي، أو نظمه الاجتماعية، أو في أغاط العلاقات الاجتماعية، أو في القيم والمعايير التي تؤثر في سلوك الأفراد والتي تحدد مكاناتهم وأدوارهم في مختلف التنظيمات الاجتماعية التي ينتمون إليها. (أحمد زكى بدوي، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، ص٣٨٢.) طبق هذا التعريف الشامل يتبيّن لنا أن التحول المجتمعي يحتاج الى فترة زمنيّة وأنه يعمّ أبعاد الحياة الاجتماعية، من فكرة و أخلاق و قيم و علاقات اجتماعية ويتأثّربه أفراد المجتمع أيّا كانوا، لذا لما يفّر الاسلام ثقافته في المجتمع المكيّ حوّل وضعه الاجتماعي وغيّره ممّا كان من قبل.

بعد عرض نماذج التحول الثقافي في الفرد المتمثّل في شخصية النّبي عليه واله السلام، وإلى الأُسرة النبوية الكريمة وعشيرته، نأتي الآن إلى التحول المجتمعي وهو مجتمع مكة المكرمة، في قوله تعالى: (وَ كَذلك أَوْحَيْنا إِلَيْكَ قُرْآناً عَرَبِيًّا) بلغته و أسلوبه (لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرى) و هي مكة (وَ مَنْ حَوْلَهَا) الشورى الاية ٧. من أهل الجزيرة العربية، و الغاية من عروبة القرآن، هي أن يفهم هؤلاء الدعوة لاستعمالها لغتهم التي يعرفونها و يملكون أسرارها و عناصر ثقافتها، و لعل التركيز على هذه المنطقة باعتبارها الساحة التي تنطلق فيها الدعوة و تتحرك منها الحركة الإسلامية، وقوله تعالى: (وَ هذا كِتابٌ أَنْزَلْناهُ مُبارَكٌ مُصَدِّقُ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَلِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرى وَ مَنْ حَوْلَها) الانعام الاية ٩٢. فالمجتمع المكّي كان نقطة انطلاق وقاعدة أساسية حركية لمنبع التحوّل الثقافي الاجتماعي للأُمّة الاسلامية قبل تأسيس الدولة الاسلامية في المجتمع المدنيّ.

تأثير التحوّل الثقافي الاجتماعي في المجتمع المدني

بعد أن أخرج التحوّل الثقافي الاسلامي شطأه في المجتمع المكّيّ، وبعد قبول عدد قليل دعوة الرسول ص لم تكن الحالة الاجتماعية في مكة صالحة لأوائل المسلمين للبقاء فيه لشدّة التعذيب والتهمة، عزموا ترك مكّة مهاجرين الى المدينة، وقد تأثّرت الهجرة في عملية التحوّل الثقافي الاجتماعي، حيث أتاحت للمسلمين أن يؤسسّوا مؤساسات ثقافية منها:

أولا: بناء المسجد، (مؤسسة دينية ثقافية).

ثانيا: التكافل الاجتماعي، (مؤسسة اجتماعية).

ثالثا: بناء السوق، (مؤسسة إقتصادية).

رابعا: تأسيس قوة عسكرية (مؤسسة دفاعية).

خامسا: تأسيس نظام إداري (مؤسسة سياسية).

فهذه هي المؤسسات التي أسسها التحوّل المدني في حضارة وثقافة وقيم.

## الفرع الخامس: التحول العالمي

بعد مرحلة التحوّل المجتمعي تأتي مرحلة التحوّل العالمي، علما أن التحوّل والتغيير الثقافي الاسلامي لم يكن منحصرا في المجتمع المكّي ولا المجتمع المدنيّ، ولم يكن يخاطب قوما دون آخر أو جنسا خاصّا دون غيره، بل انتشر التحوّل الثقافي الاسلامي من مكّة ومن حوله إلى سائر الناس ومن بلغ كما عبّر عليه القرآن، في قوله تعالى: (وَ كَذلك أَوْحَيْنا إِلَيْكَ قُوْآناً عَرَبِيًّا لِتُنْذِرَ أُمَّ الْقُرى وَ مَنْ حَوْلَهَا) الشورى الاية ٧ وفي قوله تعالى: (وَ أُوحِيَ إِلَيَّ هذَا القرآن لِأُنْذِرَكُمْ بِهِ وَ مَنْ بَلغ) أي أنّ القرآن قد نزل عليّ لكى أنذركم، و أنذر جميع الذين يصل إليهم \_ عبرتاريخ البشر، و بَلغ) أي أنّ القرآن قد نزل عليّ لكى أنذركم، و أنذر جميع الذين يصل إليهم \_ عبرتاريخ البشر، و

على امتداد الزمان و في أرجاء العالم كافة \_كلامي، و أحذرهم من عواقب عصيانهم. (الانعام الاية ١٩ تفسير الامثل في تفسير الآية.) والرسول ١٩ الله عمليّة التحوّل لنشر الثقافة الاسلامية أرسل إلى ملوك العالم رسائل وتعاظمت في هذه الأثناء قدرة الإسلام وتوسع نفوذه فانتشر أول شعاع لشمسه خارج الجزيرة العربية، وقام الرسول بإرسال سفراء محملين برسائل إلى كسرى (ملك ايران)، وقيصر (حاكم الروم، (القرطبي، تفسير جامع البيان، ج٢، ص٢٨٨.) والنجاشي (حاكم الحبشة)، والمقوقس (حاكم مصر) وإلى عدّة اخرى من الرؤساء والحكام أداءً لتكليفه الإلهي ولدعوتهم إلى الإسلام فكان جواب بعضهم إيجابياً، وسكت بعضهم الآخر ماعدا خسرو برويز (شاه ايران) وهذا دليل على إمّا: أنّ التبليغ الإسلامي الصحيح قد وصلهم فاطلعوا على حقائق الإسلام، أو أحسّوا بقدرته ووصلتهم أخباره فكان صلاحهم في عدم المواجهة العسكرية مع المسلمين. (القرطبي، تفسير جامع البيان، ج٢، ص٢٨٨.)

كما ثبت عند المؤرخين أنه وَ السال أَرسل ما يقارب ٤٠ سفراء حاملين رسالة الاسلام العالمية والشاملة التي كانت عوامل وأسباب لتحوّل العالم الى قبول الثقافة الاسلامية. لقد أثبتت معارف القرآن عالمية وشمولية الدين الاسلامي وصلاحيته للكل زمان ومكان وفي جميع أصعدة الحياة، وانه ليس له حدود جغرافية ولا يخصّ قوما دون قوم أو جنسا دون أجناس أخرى، ومن الايات القرآنية الدالة على ذلك كثيرة يمكن ان نقسمها الى عدّة مجموعات منها:

- ١. مجموعة الآيات التي تبيّن أن رسالة نبي الاسلام تشمل جميع الناس وأن خطابه ورسالته عالمية وأنه نبي العالم أجمع كما في قوله تعالى: وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ) الانبياء الاية ١٠٧ وقوله (وما هو الا ذكر للعالمين) سورة القلم الآية ٥٢.
- ٢. مجموعة الآيات التي توضّح أن أحكام وقوانين الاسلام عامّة وشاملة لجميع أبناء البشريّة من كل لون وعنصر ولغة، ولم تُحدّد بجهة خاصّة.
- ٣. مجموعة الآيات التي تشير إلى ان الاسلام دين عالمي كامل سيظهر ويغلب على كافة الاديان والثقافات من خلال إرادة الله الغالب وذلك وعد إلهي حتمي لقوله الحكيم (هُوَ الَّذِي أَرْسَلَ رَسُولَهُ بِاهْدَى وَدينِ الْحُقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَ الْمُشْرِكُونَ) سورة التوبة الاية

. 44

فجميع هذه الايات تصبّ مصبّ شمولية وعالمية ثقافة القرآن الكريم في كافّة أبعاد الحياة الاجتماعية والثقافية والأحكام والقوانين والاخلاق التي تشمل جميع أجناس الناس بلا حدود جغرافي أو قوم دون آخر وهذا ماأخبر الله به نبيّه عليه وآله الصلاة والسلام، بقوله: (وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلْعَالَمِينَ) الأنبياء الايه/١٠٧

المبحث الثالث: مجالات التحول الثقافي الاجتماعي

يمكن القول بأنّ عمليّة التحوّل الثقافي الاجتماعي تعمّ مجالات كثيرة وإليكم بيانها:

## الفرع الأول: التّحوّل الثقافيّ

والتحوّل الثقافي هو ايجاد التغيير والتحوّل من تلكم الرؤية الكونيّة الجاهلية من المعرفة والمعتقدات الفاسدة السائدة الى الرؤية الكونية الاسلامية من المعرفة والاعتقاد الصحيح المتمثّل في الايمان الصحيح بوحدانية الله وصفاته الكمالية وبرسوله وبالكتاب والملائكة والقدر والمعاد، وكذلك ظاهرة العملية التغييرية القرآنية في ايجاد العدالة والمساواة في المجتمع وبناء القيم الدينية والانسانية وتربية أفراد المجتمع بالاخلاق الفاضلة وإصلاح عاداتهم وتقاليدهم السيئة وغيرها، يُعتبر تحوّلا ثقافيا في ثقافة الفرد والمجتمع. قال تعالى: (هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيّينَ رَسُولاً مِنْهُمْ يَتْلُوا عَلَيْهِمْ آياتِهِ وَ يُزَكِّيهِمْ وَ يُعَلِّمُهُمُ الْكِتابَ وَ الْحِكْمَةَ وَ إِنْ كَانُوا مِنْ قَبْلُ لَفِي ضَلالٍ مُبين) سورة الجمعة الاية ٢

وقد خلق القرآن الكريم في المجتمع الاسلامي تحوُّلات في مجال معارف ثقافية وهي:

إيجاد تحولات من الرؤية الكونية السلبية التي كانت مستحكمة على أفكار ونظريات الجاهلية قبل نزول نور القرآن التي بيّنت معرفة الوجود أنَّها عبارة: (عن القوانين الطبيعية للوجود واحكامه الفلسفيّة المبحوثة في الحكمة، كوجود المطلق وأبديته، وأبدية الروح، لانها مجرّة) انظر: (الطباطبائي، محمد حسين، بداية الحكمة، ص١٢ \_ ٣٠) و كذلك مبادئ معرفة الرؤية الكونية وخصائصها، قال تعالى: (سَنُرِيهِمْ آيَاتِنَا فِي الْآفَاقِ وَفِي أَنْفُسِهِمْ حَتَّى يَتَبَيَّنَ لَهُمْ أَنَّهُ الْحُقُّ) ذلك من معرفة الله توحيده والحكمة المكنونة في خلق هذا الكون والطبيعة وأسرارها العجيبة، وكشف آفاق معرفة العوالم كلّها، عالم الطبيعة السماوية والأرضية، وحكمتها في إثبات وجود الله وتوحيده والمعاد.

## الفرع الثاني: التحوّل الاعتقادي:

إنّ التحوّل الاعتقادي عبارة عن عمليّة تحوّلية تغييرية من الشرك إلى التوحيد ومن عبادة المخلوقين والأحجار والتماثيل الى عبادة الخالق الواحد. وهو من أهم التحوّلات وأعلاها وأصعبها وهو بمثابة المحو الأساسي الثابت أي الدعوة إلى عبادة الله (العقيدة \_ التوحيد) ولا يتغير في أي حال من الأحوال، فهو المحور الثابت في العملية التغييرية النبوية فهو الدعوة إلى عبادة الله أي (العقيدة أطروحة التوحيد \_ النبوة \_ المعاد) حيث كان النبي بل الانبياء عليهم الصلاة والسلام، يركّزون على الجانب العقائدي الإلهي باعتباره أساس بناء المجتمع الإنساني السليم، وجوهر العملية التغييرية النبوية. (محمد عبد الجبار، المجتمع، ص١١٤) ولذا اذا تتبعنا القرآن الكريم نجد ان ثلثه يدور حول موضوع العقيدة من معرفة الله وصفاته والتوحيد والعدل والنبوة والمعاد، ذلك لاهميته وفضله. ومن الايات التي تبيّن أن المبدأ الأساسيّ والمحور العام في دعوات الأنبياء في طول التاريخ البشري، هو أطروحة التوحيد الخالص لله وحده وقي قضي رسول الاسلام إحدى عشر عاما في تأسيس العقيدة والايمان في المجتمع المكيّ، وفي المدينة كذلك لأهمية العقيدة ولكونها أساس لجميع التحولات. قال تعالى: (قُلْ يا أَهْلَ الْكِتابِ تَعالَوْا إِلَى كَلِمَةٍ سَواءٍ بَيْنَنا وَ بَيْنَكُمْ أَلَاّ نَعْبُدَ إِلاَّ اللهَ وَ لا نُشْرِكَ بِهِ شَيْئاً وَ لا يَتَّخِذَ بَعْضُنا بَعْضاً أَرْباباً مِنْ دُونِ اللهِ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَقُولُوا اشْهَدُوا بِأَنَّا مُسْلِمُونَ) سورة ال عمران الاية ٤٢. فهذه هي القاعدة المشتركة في خط عبادة الله الواحد بعيدا عن عبادة أيّ موجود آخر، لننطلق في كل طقوسنا و عاداتنا و تقاليدنا من ذلك، فلا نأخذ بأيّة وسيلة من وسائل التعبير عن العادة مما يشير إلى الشرك أو يلتقي به مهما كانت، وَ لا نُشْرِكَ بهِ شَيْئاً في الفكر و العمل، بطريقة مباشرة أو غير مباشرة، و في ضوء ذلك، لا مجال لأي خضوع لذاته، و لا طاعة لأوامره و نواهيه، و لا التزام بخطه في حركة الحياة و الإنسان على مستوى الانتماء إليه في ذلك كله، لأنه يمثل الانحراف عن الحقيقة التوحيدية، التي تؤكد وحدانية الله في الربوبية و وحدة الإنسان في عبوديته لله، و في

مساواة كل تنوعاته على صعيد الإنسانية؛ فليست هناك إنسانية في الدرجة الفوقية و أخرى في الدرجة التحتية من حيث الذات، بل إن التمايز ينطلق من الصفات المكتسبة أخلاقا و فكرا و عملاً، فهذه الايات كلها تصبّ مصبّ توحيد وتخصيص العبادة لله وحده، وهو بيان المحور الثابت لجميع الرسل والانبياء التيلام.

## الفرع الثالث: التّحوّل الأخلاقي

يمكن القول بأن التحوّل الأخلاقي بمثابة عملية القرآن الكريم في تحرير الانسان وتزكيته حتى يعرف نفسه وربّه وغيره من بني جنسه والكون الذي يعشيه، وعلى هذا الاساس قد علاج القرآن الكريم موضوع الاخلاق وفلستها والأعجاز الاخلاقي وتزكية النفس وتربيتها تربية حسنة، حيث جعل لها ضوابط وعناصر التي تقوم عليها، ذلك في مجالات متعدّدة منها:

- ١. تأثير التحوّل الاخلاقي في الحياة الفردية والاجتماعية والدنيوية
- ٢. تأثير التحوّل الاخلاقي في معنويات الانسان وتوجيهه في رقيّه الى سلك السعادة والكمال.
  - ٣. تربية الفرد والاسرة والعشيرة والمجتمع بجميع ابعاده تربية حسنة.
  - ۴. تحسين علاقة الانسان مع ربه وعلاقته بنفسه وعلاقته بالغير وعلاقته الطبيعة والكون
- ٥. تزكية الانسان وتربته بالتخلى عن الرزائل الاخلاقة وضررها، وحتّه على التحلى بالأخلاق الفاضلة المحمودة ومكارم الاخلاق.

لقد اعتنى الاسلام بأخلاق المسلمين وعلاقتهم يبعضهم وبالآخرين وزرع فيهم بذور الأخلاق الرفيعة والعادات الشريفة ونمي فيهم روح التواضع والحلم والعدالة والكرم والعفو والوفاء والصدق والأمانة والأمر بالمعروف والنهي عن المنكر واعتبر الإسلام الأخلاق وتزكية النفوس وتهذيبها أحد أعظم التوجهات في رسالات الأنبياء وتبنت آيات القرآن الكريم الدعوة إلى ذلك عبر طائفة كثيرة من التوجيهات على كل صعيد منها قول ربنا سبحانه وتعالى: "هُوَ الَّذِي بَعَثَ فِي الْأُمِّيِّينَ رَسُولًا مِّنْهُمْ يَتْلُو عَلَيْهِمْ آيَاتِهِ وَيُزَكِّيهِمْ وَيُعَلِّمُهُمُ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَإِن كَانُوا مِن قَبْلُ لَنِي ضَلَال مُّبين " سورة الجمعة الآية ٢ وعليه فالقرآن قام بدوره لعلاج وإصلاح تلكم المشكلة الاجتماعية والأخلاقية فخظ خطوات عملية لحماية الفرد والمجتمع، فمن هذه الخطوط الإصلاحية:

نشر العلم والمعرفة وحتّ النّاس عليه لمكافحة الجهل والخرافات، وشكل عقيدة الإيمان به وعدله تعالى والجزاء الأخروي، وكذلك سدّ جميع الحاجات الإنسانية بالتكافل الاجتماعي وقضى على الفقر بتشريع الفرائض المالية كفريضة الزكاة والخمس وغيرها، وبالوقاية التشريعية، حينما حرّم القتل والسرقة والزنا..، حرّم كلّ الطرق والعوامل المؤدية إلى فساد وسقوط أخلاق الإنسان كالخمر والقمار والرقص والغنا والخلاعة وغيرها، وشرع الضغط الاجتماعي على مرتكبي الجرائم والجناية وسيلة الإقلاع عنها. وفتح الله سبحانه لعباده أبواب التوبة والإنابة لينقذهم من التمادي في الجريمة واليأس من الإصلاح ولمساعدتهم على العودة إلى حياة الطهروالاستقامة. وكذلك شرع قانون العقوبات حفظا لسلامة النظام وحماية للأمن البشري، ولولا وجودها لتحوّلت الحياة إلى غاية وحشية وبهذه الضمانات التربوية والقانون والاجتماعية عالج الاسلام موضوع الجريمة والفساد ونادي ببناء المجتمع النظيف من الجرائم والمعاصي والفساد.

## الفرع الرابع: التحوّل السياسي

فالسياسة في المصطلح الإسلامي هي الولاية وتدبير شؤون الرعية بما يصلحها، بخلاف السياسة الغربية.

إنّ السياسة الحقة هي سياسة الإنبياء وهي الخلافة الإلهية لأنبياء الله عليهم الصلاة والسلام على خلقه وهي تابعة لسلطتهم على الناس في كل الشؤون الخاصة والعامة. وعليه فالتحول السياسي هو إقامة دين الله وتدبير شؤون العباد والدولة على محوريّة إطاعة الله ورسوله وأولى الأمر، لقوله تعالى (أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم) وعلى مبني العدالة وقال تعالى: (.. وَإِذَا حَكَمْتُمْ بَيْنَ النَّاسِ أَنْ تَحْكُمُوا بِالْعَدْلِ إِنَّ اللَّهَ نِعِمَّا يَعِظُكُمْ بِهِ إِنَّ الله كَانَ سَمِيعاً بَصِيراً) سورة النساء الآية ٥٨. والمساواة بين الناس أغنيائهم وفقرائهم في العطاء والاحترام والمعاملة. والشورى قال تعالى: (وَأَمْرُهُمْ شُورَى بَيْنَهُمْ) سورة شورى الاية ٣٨ وغيرها من مبانى السياسات الاسلامية.

## الفرع الخامس: التّحوّل الاقتصادى:

الاقتصاد الإسلامي هو مجموعة المبادئ والأصول الاقتصادية التي وردت في نصوص القرآن والسنة، ومقاصيدهما والتي يمكن تطبيقها بما يتلائم مع ظروف الزمان والمكان. وقد عالج الاقتصاد الإسلامي مشاكل المجتمع الاقتصادية وفق المنظور الإسلامي للحياة. ومن هذا التعريف يتّضح أنّ أصول ومبادئ الاقتصاد الإسلامي التي وردت في القرآن والسنة الطاهرة، هي أصول لا تقبل التعديل لأنها صالحة لكل زمان ومكان بصرف النظر عن تغير الظروف مثل الزكاة وغيرها. فالتحوّل الاقتصادي الاسلامي هو عبارة عن: تحوّل اقتصادي من مصدر انساني ناقص عاجزعن تأمين وضمان الحاجات البشرية الى مصدر الهي رباني كامل يضمن جميع المتطلبات والحاجات البشرية، و من معاملة بروية والغشّ والتطفيف التي لا تقبلها القيم الانسانية ولا العقل السليم الى معاملة قيميّة غير ربوية، ومن مبدأ متغير غير صالح لكل زمان ومكان الى مبدأ ثابت صالح كل زمان ومكان، ومن اقتصاد ناقص غير شامل لجميع الحياة البشرية الى اقتصاد قيّم وشامل لجميع مقتضيات وحقوق الحياة الانسانية المعنوية والمادية، ومراعاة كافة الحقوق الفردية والجماعية، ومن مبدأ لااخلاقي ولا قيمي، الى مبدأ اخلاقي ذي قيم دينية انسانية متكالمة.

## الفرع السادس: التّحول الاجتماعي:

يمكن القول أنّ للتحوّل الاجتماعي مفاهيم كثيرة منها: أن كلّ تحول يطرأ على البناء الاجتماعي خلال فترة من الزمن، فيحدُث تغيّر في الوظائف والأدوار والقيم والأعراف وأنماط العلاقات السائدة في المجتمع. انظر: (إبراهيم بن محمد، الدليمي، علم الاجتماع. قسم العلوم الشرعية والعربية (بنين). ص٩١٠) أو كلّ ما يطرأ على المجتمع في سياق الزمن على الأدوار والمؤسسات والأنظمة التي تحتوي على البناء الاجتماعي من حيث النشأة والنمو والاندثار. (الفروق زكى يونس، الخدمة الاجتماعية والتغيّر الاجتماعي، ص٣٤٣).

نستنتج من هذاين تعريفين أن التحول هو عبارة عن الانتقال من نظام اجتماعي إلى آخر، وأن التغيّر الذي يحدث داخل المجتمع أو التحول الذي يطرأ على أيّ من جوانب المجتمع خلال فترة زمنية محددة يعتبر تحوّل إجتماعيا سواء أكان تحولاً تدريجيا أم سريعا كليًّا أم جزئيًّا، إيجابيًّا أم سلبيًّا.

#### الخاقة

(النتائج والاقتراحات)

نختتم \_ بحمد الله وقوته \_ هذا البحث العلميّ بذكر النتائج التي توصلنا إليها في نهاية مسيرنا من الرحلة العلميّة، مع ذكر بعض اقتراحاتنا لنساهم في تطوّر وتقدّم مجالات البحوث العلميّة القادمة.

أولا: النتائج

إنّ الثقافة الاسلاميّة تختلف عن الثقافة الجاهليّة الالحاديّة في الرؤية الكونية والانسان والدّين والقيم، حيث إنّ الرؤية الكونية في الثقافة الاسلامية الإلهية إلى الكون تختلف عن الثقافة الغربية فهي تعتمد على أمرتعلق، بمعنى أنها ثقافة لا تقوم على امرمستقل وإنما على أمر قائم بالغير، في حين أن الثقافة الغربية لا تنظر إلى الكون إلا بنظرة طبيعة مادية. أما الاسلام فقد ينظر إلى الإنسان باعتباره ذا بُعد روحيّ وجسمي معا، لكنّ الثقافة الإلحادية تنكر وجود هذه الروح وتعتقد بموتها بعد موت البدن. كما تزعم بالقول بفصل الدّين عن الحياة والحضارة.

إنّ الثقافة الاسلامية حسب نظرية القرآن الكريم، تتمحور على المباني العامة وهي: مباني معرفة الوجود وهي: عبارة عن الاعتقادات ومعرفة عالم الطبيعة وعالم ما وراء الطبيعة، ومبانى المعرفة والعلم، و معرفة الانسان ومكوّناته وخصائصه والهدف من خلقه، و معرفة المجتمع خصائصه وعناصره وتقسيماته.

إنّ معارف القرآن الكريم والدراسات الاسلامية تبيّن لنا أنّ المباني الخاصّة لتحوّلات ثقافة المجتمع المطلوبة تتبنى على مباني ساميّة وهي: الايمان بالله و الفطرة و العقل البشري و العدالة و وحدة القلوب وتأمين الحاجة البشرية المعنوية والمادية والتدرّج في التشريع والعُرف الحسن و الحرّيّة الالتزامية و القيم: (القيم الأُسرية والقيم الدينية، القيم الاخلاقية، القيم الاجتماعية، القيم السياسية والقيم الاقتصادية). ثانيا: مرحلة إبطال الثقافة الباطلة من عقائد و أفكار وأخلاقايات فاسدة، وردّ النظم السياسة والاجتماعية والاقتصادية الظالمة الجائرة. ثالثا: مرحلة إصلاح الثقافات الجاهلية السلبية، . وردّ بعضها، وكذلك تأييد الأخلاق والقيم السامية. رابعا: مرحلة الخلق الثقافي الاجتماعي، وهي إيجاد العقيدة الصحيحة، ونشرالمعرفة والعلم والتربية والتزكية، والأخلاق الاسلامية والأحكام (العبادات، المعاملات، والعقود والايقاعات).

وقد أثرت هذه المراحل التدريجية على التحول الفردي بالمعرفة الالهية والتربية الدينية، والأسري والعشيرتي والمجتمعي والعالمي. و للتّحوّل الثقافي الاجتماعي القرآني مجالات كثيرة كالاعتقادات والثقافات الاجتماعية والأخلاق و القيم و الاقتصاد والسياسة. كما أنّه قد لعب في العلاقات الاجتماعية والزوجية النبوية في العلاقات الاجتماعية والزوجية النبوية وبعض الائمة المناخ والعلاقات الاجتماعية بين المهاجرين والانصار.

ثانيا: اقتراحات وتوصيات

لأهميّة البحث والتحقيق في الموضوعات القرآنية بصفة عامّة، وفي موضوع ومجال التحول الثقافي الاجتماعي بصفة خاصّة، ومكانة إلقاء الضوء على مسيرة علميّة التغيير الثقافي الاجتماعيّ في النظريّة القرآنيّة، فاننا نقترح للمحقّقين والباحثين في الجامعات في الكليات والدراسات العليا و في المعاهد الدينية والحوزات العلمية إمعان النظر في البحث في الموضوعات التالية وهي ما يلى:

أولا: التحقيق في البحوث الاجتماعية السياسية والتربيوية الاخلاقية وغيرها في القرآن الكريم، مقارنة بواقع جغرفيات الباحث ومنطقته ولحلّ مشاكلها. ثانيا: التحقيق في الموضوعات الحقوقية القانونية في القرآن الكريم تطبيقا مع دستور دولة الباحث. ثالثا: التوجّه الكامل للبحث في ردّ الشبهات المتعلّقة بالقرآن الكريم وما تمسّ قداسة الأنبياء الميلي بصفة عامّة، والرسول الأكرم مَن الشبياء الميلية بصفة خاصّة.

رابعا: العناية الكفاية بمعالجة موضوعات الثقافة الاسلامية ومقارنتها بالثقافة الغربية.

خامسا: إقتراحي وتوصياتي المتعلّقة بموضوع الأطروحة وهي:

أصول الايمان بعالم الطبيعة وآثارها على ثقافة الفرد والمجتمع. (دراسة منهجية تحليلية).

أصول الايمان بعالم ما وراء الطبيعة وآثارها على الفرد والمتجمع. (دراسة منهجية تحليلية).

النظريّة القرآنيّة في تأمين الحاجات البشرية المعنوية والماديّة. (دراسة وصفية تأصيلية).

العقل والفطرة وآثارهما في بناء الثقافة الاسلامية. (دراسة وصفية تحليلية).

دور الدين وآثاره في التحول الثقافي في القرآن الكريم. (دراسة وصفية تحليلية).

مبانى الحضارة الاسلامية و الغربية السكولارية، (دراسة مقارنة).

#### المصادر:

- ١. إبراهيم بن محمد آل عبد الله، واعبد الله بن حمد الدليمي، علم الاجتماع. قسم العلوم الشرعية والعربية (بنين). المملكة العربية السعودية، ١٤٣٥. ١٤٣١هـ/ ٢٠٠٩م - ٢٠١٠م.
  - ٢. أبو الحسين، أحمد بن فارس بن زكريا مقاييس اللغة، بيروت طبعة جديدة ملونة ١٤٢٩ ه ٢٠٠٨ م
- ٣. الأصفهاني، الراغب، أبو القاسم الحسين بن محمد، مفردات الفاظ القرآن \_ بيروت، ط١، ٢٠١٠م ۱۴۳۱ه.
  - ۴. أنتوني غدنز ـ علم الإجتماع ترجمة الدكتور فايز الصبّاغ دون ذكر المصدر
  - ۵. تی، یی، باتومور، جامعه شناسی، ترجمة حسن منصور وحسن حسینی کلجاهی
- ٤. الخولي، الدكتور سناء، الاسرة والحياة العائلية، بيروت، دار النهضة العربية للطباعة والنشر، ١٤٠٤ه ق، ۱۹۸۴م،
- ٧.الدكتور أحمد زكى بدوي، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية. ط ٢. بيروت/ لبنان: مكتبة لبنان، ۱۴۰۶هـ/ ۱۹۸۶م/ ۳۸۲.
- ٨. سعفان، حسن شحاته، أسس علم الاجتماع، القاهرة: درا النشر، دار النهضة العربية، ط٩، سنة النشر ١٩٧٤ م.
  - ٩. شاهين، مصطفى، علم الاجتماع والمجتمع الاسلامي، دار الاحياء التراث والطباعة ١٩٩١م.
- ١٠. الطباطبائي، محمد حسين، بداية الحكمة، مؤسسة المعارف الاسلامية، مكتبة ملاذ للكتب المصورة تاريخ ٢٠٢٠ م.
  - ١١. الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن، بيروت \_ لبنان، ط ٢، ١٤٢٢ه \_ ٢٠٠٢م.
    - ١٢. الطبري، ابو جعفر محمد بن جرير، جامع البيان في تفسير القرآن، بيروت، ط١، ١٤٢١ه
- ١٣. عبد الله ابراهيم الكعيد، صحيفة يومية، مقال منشور في صحيفة الرياض الصادرة من مؤسسة اليمامة الثقافية، صحيفة يومية / ص٥، العدد رقم (٤٥٥) ليوم الاثنين من عام / ٢٠٠٨م
- ١٤. العكبري، ابو البقاء عبد الله بن الحسين بن عبد الله (ت: ٤١٦هـ) , املاء ما من به الرحمن من وجوه الاعراب والقراءات، دار الكتب العلمية, بيروت-١٣٩٩هـ/١٩٧٨م.
- ١٥. الفاروق، وكي، يونس، الخدمة الاجتماعية والتغيّر الاجتماعي، القاهرة، دار النشر، عالم الكتب، سنة النشر ١٩٧٠ م

- ١٤. الفروق زكى يونس، الخدمة الاجتماعية والتغيّر الاجتماعي
- ١٧. القرطبي، ابي عبد الله محمد بن احمد الانصاري، ٤٧١ه سنة الوفاة، الجامع لآيات الأحكام، بيروت \_ لبنان، دار احياء التراث العربي، ط١، ١٤٢٧ ه
  - ١٨. القريشي، باقر شريف، نظام الاسرة في الاسلام، بيروت، دار الاضواء، ١٣٤٧ه ش، ١٩٨٨م \_ ١٤٠٨ه ق.
- ١٩. مجموعة من الدكاترة، دراسات في الثقافة الاسلامية، مكتبة الفلاح، الطنبع السابعة، السنة ١٤١٤ه، ١٩٩٩٤م الكويت،
- ٧٠. محمد عبد الجبار، المجتمع. بحوث في المذهب الإجتماعي القرآني، دار الأضواء \_ بيروت \_ لبنان ط١ . بيروت ۱۴۰۸هـ ۱۹۸۷هـ.
  - ٢١. المصطفوي، الحسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، تهران، ط١، ١٤١٧.

# بيان القائد في الخطوة الثانية للثورة ومباني غط الحياة الاسلامي وفقا لسيرة حيان القائد في الخطوة الثانية النام المانية النام المانية النام المانية النام المانية النام المانية النام المانية المانية النام المانية النام المانية النام المانية النام المانية المانية النام المانية النام المانية المان

نهى القطراني (عراق)

#### المستخلص:

ان البحث في بيان القائد في الخطوة الثانية للثورة ومباني نمط الحياة الاسلامية وفقا لسيرة السيدة الزهراء ولى تنبع اهميته من حاجة العالم اليوم الى تغيير اساسي مبتن على قواعد اسلامية رصينة متجددة واصيلة غير رافضة للحداثة والتطور وفي الوقت ذاته غير متنكرة لمبادئ الدين الحنيف، ذلك ان الخطوة الثانية للثورة وبحسب بيان القائد تؤسس لحضارة اسلامية متكاملة يتكرس فيها الجهود على بناء الانسان اولا، وذلك عبر نمط حياة اسلامي متزن، وان حياة السيدة الزهراء ع يمكنها ان تشكل انموذجا متكاملا للنهوض بالانسانية الى الرقي والعلياء كونها تقدم لنا الاسس المتينة للانطلاق بالانسانية على سلم الكمال في جميع الازمنة والاوقات، وفي هذه المقالة بعثنا مباني نمط الحياة الاسلامي التي تعكسها لنا السيرة العطرة لسيدة نساء العالمين فاطمة الزهراء بنت النبي الاعظم محمد صلوات الله عليه وعلى اله. فكانت عبارة عن خمس مبان الساسية كالتالي: الرؤية الكونية التوحيدية والتي تعتبر اساس متين يؤسس عليه الانسان نضرته لنفسه وللحياة وللكون من حوله، و، مبنى العقلانية والتناغم مع الفطرة، ومبنى الهادفية والغائية، ومبنى الاعتدال والموازنة، واخيرا مبنى الاخلاقيات والرحمة، والذي خصص له فقرة وسبنى الماسية في بيان القائد لاهميته وحيويته في التاسيس لنمط حياة اسلامي اصيل.

الكلمات المفتاحية: السيدة الزهراء عليها، بيان القائد، مباني غط الحياة، الخطوة الثانية للثورة، الرؤية الكونية.

## الدراسات السابقة:

ان الدراسات حول بيان القائد للخطوة الثانية للثورة وبالتحديد مسالة مباني نمط الحياة الاسلامي وفقا لسيرة حياة السيدة الزهراء ع قليلة ونادرة، خصوصا في اللغة العربية اذ انه يعتبر موضوع حديث جدا، ولقد اقترب منه كتيب تحت عنوان "سلسلة زاد الواعظ نمط الحياة"، من اعداد مركز المعارف للتاليف والتحقيق.

وانما توجد دراسات قريبة منه ولكن باللغة الفارسية كما في كتاب: مباني سبك زندگي لمزلفه محمج تقى فعالى، حيث تناول الموضوع بشكل عام ولم يخصص للدراسة سيرة حياة السيدة الزهراء عليك.

ومقالة في الموقع الرسمي تحت عنوان كليات ومباني نظري سبك زندگي اسلامي نشرت بتاريخ ١٥» ٧ «١٣٩٧ش. والتي بدورها لم تتطرق لسيرة حياة السيدة الزهراء ع.

ومقالة تحت عنوان: زندگي وسيره حضرت زهرا س به عنوان الگوي سبک زندگي الاانها لم تبحث في المباني.

#### ١. المقدمة:

ان موضوع نمط الحياة يشكل احد الاركان المهمة في بناء الحضارة الاسلامية المتجددة وفقا لبيان القائد الامام الخامنئي دام ظله للخطوة الثانية للثورة، ذلك ان ترسيم ملامح غط الحياة يعد من الخطوات المهمة والاساسية في بناء الحضارة الانسانية المتكاملة، وفي ضوء التطورات الثقافية والحضارية الحاصلة اليوم فإن نمط الحياة يعد من الضروريات بعد ان اصبح شكل الحياة واسلوبها مؤثربشكل جذري على تشكيل شخصية الانسان العميقة وهويته الحقيقية.

فان نمط الحياة وان كان جديدا في اصطلاحه الا انه يعد من اهم اولويات الاسلام قرانا وسيرة، فالاسلام ومنذ اكثر من اربعة عشر قرن اخذ على عاتقه تبيين حدود الصواب من الخطأ في سلوكيات الفرد والمجتمع، وتدخل في ادق تفاصيل الحياة البشرية على هذا الكوكب، ورسم حودو السعادة والكمال في علاقة الانسان مع ربه ومع نفسه ومع الناس والدنيا.

والقران الكريم يتحدث بصراحة عن ان دعوة النبي محمد صلوات اللله عليه وعلى اله ودين

الاسلام انما جاءت كي يحى الانسان الحياة الطيبة كما في قوله تعالى:

"يا أَيُّهَا الَّذينَ آمَنُوا استَجيبوا لِلهِ وَلِلرَّسولِ إِذا دَعاكُم لِلا يُحييكُم أَ وَاعلَموا أَنَّ اللهَ يَحولُ بَينَ المَرِءِ وَقَلبِهِ وَأَنَّهُ إِلَيهِ تُحشَرونَ" (٢۴) سوره الأنفال: ٢٢

وقوله تعالى:

"مَنْ عَمِلَ صَالِحًا مِّن ذَكَرٍ أَوْ أَنْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْيِيَنَّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً" سورة النحل: ٩٧.

ولقد حدد لنا القران الكريم والسنة الشريفة اطركلية حدد فيها اسلوب حياتنا الذي يجب علينا تشكيله ورسم ملامحه وفقا لهذا الاطار الكلي كما في قوله تعالى:

"يَا أَيُّهَا النَّاسُ كُلُوا مِمَّا فِي الأَرْضِ حَلَالًا طَيِّبًا وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُقٌ مُبينٌ" سورة البقرة: ١٤٨

وقال تعالى: «كُلُوا مِمَّا رَزَقَكُمُ اللهُ وَلَا تَتَّبِعُوا خُطُوَاتِ الشَّيْطَانِ إِنَّهُ لَكُمْ عَدُوٌّ مُبِينٌ» سورة الانعام: ١٤٢.

لكن التفاصيل والجزئيات وحتى المباني انما نجدها مفصلة ومبينة في سيرة النبي واله الاطهار صلوات الله عليهم اجمعين فمن خلالها يمكن ان نقف على ملامح نمط الحياة الاسلامي واسسه ومبانيه، حيث يقول رب العزة:

" أَنْزَلْنَا إِلَيْك الذِّكْرَ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ " سورة النحل: ٢٤.

وقد قال صلوات الله عليه وعلى اله "اني تارك فيكم الثقلين ما ان تمسكتم بهما لن تضلوا بعدي ابدا كتاب الله وعترتي اهل بيتي وانهما بن يفتقا حتى يردا علي الحوض" القمي، ١٤٠٢ق: ٣٤٥/٢.

فعن ابي بصير: قال الامام أبو جعفر الله: "نحن نمط الحجاز فقلت: وما نمط الحجاز؟ قال: أوسط الأنماط، إن الله يقول: " وكذلك جعلناكم أمة وسطا " ثم قال: إلينا يرجع الغالي، وبنا يلحق المقصر" العياشي، ، . ١٣٨٠ش، ج١ / ٤٣

ونحن في مقالتنا هذه نسعى لأجل بيان الأسس الاسلامية التي يبتنى عليها غط الحياة الاسلامية الطيبة استنادا الى سيرة بنت نبى الرحمة ص سيدة نساء العالمين ع التي لا شك في انها اكمل النساء من الاولين والاخرين وانها وبحسب تعبير الامام الخامنئي تمثل معجزة الاسلام بحيث استطاعت بهذا العمر القصير ان تصل الى مقام سيدة نساء العالمين اى سيدة كل القديسات والكبيرات على مدى التاريخ فاي قدرة واي طاقة بمكنها ان تصنع هذا المحيط من المعرفة والعبودية والقداسة والعروج الملكوتي.

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=1470

لذا فان سيرتها العطرة تصلح لتكون الاغوذج الاكمل للحياة الطيبة المتكاملة المتناسبة مع الفطرة السليمة ولجميع الاوقات والأزمان.

## ٢. بيان القائد في الخطوة الثانية للثورة وموضوع غط الحياة

في تاريخ الحادي عشر من شباط ٢٠١٩ عند اتمام تاريخ انتصار الثورة الاسلامية في ايران الاربعين عاما راى المرشد الاعلى للثورة اية الله العظمى المرجع السيد على الحسيني الخامنئي دام ظله انها اصبحت مؤهلة للدخول في مرحلة جديدة من العطاء والبناء وهي بحسب تعبيره ايده الله مرحلة [بناء الذات وبناء المجتمع وصناعة الحضارة].

فقدم سماحته خطاب تاريخي موجها بالدرجة الاولى للشباب يعرف لهم فيه حقيقة الثورة وخصائصها واهم انجازاتها والمخاطرالتي تجاوزتها،

حيث تم في هذا الخطاب رسم حقيقة الثورة على انها موجود اصيل متنامي غير راكد او متحجر تتميز بتفاعلها مع الظواهر المحيطة والظروف المستجدة، الى جانب اللتزامها باصولها ومبادئها، وحساسيتها المفرطة تجاه حدودها الفاصلة بينها وبين منافسها واعدائها.

وهذا الخطاب يمكن عده عبارة عن تجديد الدماء في الثورة عبر حقنها بدماء شبابية متطعمة عبادئ حضارية متمسكة بالاصول الاسلامية الرصينة.

فيقدم خلاصة لأهم ما قدمته الثورة لايران وللانسانية والعالم، ومن ثم يختتمها بوصايا سبعة للشباب بهدف النهوض والتقدم بالثورة الى المرحلة الجديدة لمدة اربعين عاما ثانية من العطاء والازدهار ان شاء الله.

ومن ضمن هذه الوصايا السبعة جاء ذكر وجوب ترسيم نمطا للحياة اسلامي قائم على مبان

اسلامية رصينة.

وذلك لما لنمط الحياة من دور هام في مصير الشعوب والامم والحضارات ولقد اشار السيد القائد الحسيني الخامنئي الى اهميته ونوه الى ان تصحيحه يضمن للشعوب استقلالها الاقتصادي والسياسي.

وقد افرد سماحته لموضوع نمط الحياة مساحة خاصة ضمن الوصايا السبعة في الخطاب التاريخي قائلا في وصيته الاخيرة ضمن الوصايا السبعة لاستدامة الثورة وتطويرها:

- "اسلوب الحياة: هناك الكثير من الحديث عن هذا الامر، سأتحدث عنه في فرصة أخرى، واكتفي بهذه الجملة وهي أن محاولة الغرب لترويج أسلوب الحياة الغربية في ايران تسببت في وقوع خسائر لا يمكن تعويضها على الاصعدة المعنوية والاقتصادية والدينية والسياسية لبلادنا وشعبنا. ومواجهة ذلك هو جهاد شامل وذكي يتطلب عقد الآمال عليكم انتم الشباب "https://arabic.khamenei.ir/news/4400.

[ويؤكد القائد الخامنئي دام ظله على ان غط الحياة تابع لفهم الانسان فردا وجماعة للحياة والهدف منها... ولقد حدد سماحته اطرا معينة لنمط الحياة الاسلامي يمكن تلخيصها بالتالي:

اولا: الاستناد الى القران الكريم، ذلك ان التطور في الابعاد المعنوية والمادية لبني البشر انما يتوقف على القران الكريم والعمل به.

وثانيا: الرجوع الى الدين الاسلامي في كافة الشئون، حيث انه يمكنه تامين التكامل البشري في كافة الابعاد والشئون الفردية والاجتماعية]. مركز المعارف للتاليف والنشر، ٢٠٢٠م، ص١٤.

كما ان نموذج سيرة حياة السيدة الزهراء الله يصلح ليكون انموذجا يحتذى به لترسيم ملامح غط الحياة الاسلامي الصحيح في زمننا المعاصر، بدليل اقتضاءات الظرف الراهن واحتياجات العصر ولكونه نموذجا جامعا يغطى جميع ابعاد نمط الحياة وجوانبه.

https://hawzah.net/fa/Article/View/98860

يشار في المقام الى ان موضوع نمط الحياة يعد من الاهتمامات المؤكدة لدى قائد الثورة الاسلامية السيد الخامنئي دام ظله، وقد حث على ايلائه الاهتمام الواقعي والتثقيف له اذ

"انا اطلب من الاخوة الاعزاء ان يركزوا في دراساتهم على مسئلة غط حياة الائمة وغط الحياة الاسلامي، يجب التثقيف لموضوع غط الحياة الاسلامي، لاحظوا اننا نقول في الدعاء " اللَّهُمَّ الجعَل عَياىَ عَيا مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّد وَ مَماتى مُماتَ مُحَمَّدٍ وَ آلِ مُحَمَّد" فالمحيا يعني الحياة اي اللهم اجعل حياتي مثل حياتهم، اي "غط حياتهم"؛ فمسألة غط الحياة يجب ان تركز عليها الاهتمامات، ذلك ان ما نشاهده في المجتمعات الاسلامية اليوم من اسراف ولا مبالاة ومشاكل اجتماعية فاغا كلها ناتجة عن الابتعاد عن الاخلاق الاسلامية وعن غط الحياة الاسلامي، ولاجل ان نجعل النمط الاسلامي هو الحاكم في حياتنا يجب ان نقوم بالتثقيف له والترويج. https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=2633

## ٣. التعرف على المفاهيم الاساسية

قبل الولوج الى خضم البحث في مباني غط الحياة وفقا لسيرة السيدة الزهراء على لابد من التعرف على مصطلح غط الحياة من ناحية اللغة والاصطلاح والتعرف على اهمية الموضوع.

## ١٠٣ كلمة غط في اللغة والاصطلاح

لقد تناولت الكتب والقواميس اللغوية مفردة نمط وشرحتها باسهاب، فقد جاء في المصباح: " (النَّمَطُ) أَيْضاً الطَّرِيقُ وَ الْجُمَاعَةُ مِنَ النَّاسِ ثُمَّ أُطْلِقَ (النَّمَطُ) اصْطِلَاحاً عَلَى الصِّنْفِ و النَّوْع فَقِيلَ هذَا مِنْ (نَمَطِ) هذَا أَيْ مِنْ نَوْعِهِ". الفيومي: ٢ / ٤٢۶

ويذكر صاحب كتاب تاج العروس: "يقال: الْزَم هذا النَّمَط، أَيْ هذا الطَّرِيقَ. و النَّمَطُ أَيْضاً: النَّوْعِ و أَيْضاً: النَّوْغِ من الشِّيْءِ و الضَّرْبُ منه. يُقَالُ: ليْسَ هذَا مِنْ ذلِكَ النَّمَطِ، أَي من ذلِكَ النَّوْعِ و الضَّرْب، يُقَال هذا في المَتَاعِ و العِلْم و غَيْرِ ذلِكَ. و النَّمَطُ أَيْضاً: جَمَاعَةٌ من النّاس أَمْرُهُمْ وَاحِدٌ، نَقَلَهُ الجُوْهَرِيُّ، و أَوْرَدَ الحَدِيثَ: «خَيْرُ هذه الأُمَّةِ النَّمَطُ الأَوْسَطُ يَلْحَقُ بهم التَّالِي، و وَاحِدٌ، نَقَلَهُ الجُوْهَرِيُّ، و أَوْرَدَ الحَدِيثَ: «خَيْرُ هذه الأُمَّةِ النَّمَطُ الأَوْسَطُ يَلْحَقُ بهم التَّالِي، و يَرْجِعُ إليهم الغَالِي». الواسطي الزبيدي، ١٠٤١ق: ج١٠ / ٢٣٥

وفي مقاييس اللغة: "النون و الميم و الطاء كلمةٌ تدلُّ على اجتماع. و النَّمَط: جماعةٌ من

الناس. وفي الحديث: «خير هذه الأمَّة النَّمَط الأوسط، يَلْحَقُ بهم التَّالي و يرجع إليهم الغالي» ". این فارس، ۱۹۷۹م: ۵/ ۴۸۲

وفي القاموس المحيط فان كلمة التَّنْمِيطُ تعنى: الدِّلَالَةُ على الشيء. الفيروز ابادي، ٢٠٠٥: DA9 / Y

نستتنتج من المطلب السابق ان النمط في اللغة العربية يعنى الطريقة والمذهب والصنف والضرب اي النوع.

## النمط في الاصطلاح

ان كلمة "غط" تعنى اصطلاحا: النسق، الاسلوب، النظام، الترتيب، الطراز. على هذا فان نمط الحياة يعني: اسلوب الافعال المرجحة التي لها انموذج مقالب معين بحيث يتحتم توافر اصلين اساسيين فيها وهما امتلاك انموذج معين وانها تمتلك خاصية الاختيارية والتناغم مع الافكار والرؤى والمعتقدات فلا تمثل الافعال الاحبارية او الصادرة بحسب العادات نمطا للحباة.

https://www.tasnimnews.com/fa/news/1393/05/28/46463

يقابلها في اللغة الانجليزية مصطلح لايف ستايل، حيث برز هذا المصطلح في الاوساط الثقافية في عام ١٩٢٢ م اذ ابدعه النمساوي الفريد ادلرر مؤسس علم النفس الفردي، ويعرفه على انه: طريقة الفرد المتميزة والمتكررة والرئيسية لاسلوب العيش، واشار ادلر الى ان هذا النمط متجذر من المراحل الاولى للطفولة ويظل ثابتا مدى الحياة ما لم يتم تغييره من خلال العلاج النفسي، ويرى ان نمط الحياة مصطلح يعكس طريقة تفكير الفرد التقليدية وشعوره وتصرفه.

https://www.almrsal.com/post/909618

وغط الحياة من المفاهيم التي لاقت راواجا في الاوساط الثقافية في العقد الاخير لدى علماء النفس خصوصا والاجتماع، فهو عبارة عن مجموعة كبيرة وواسعة من السلوكيات الانسانية التي تحكى علاقة الفرد بخالقه، وبنفسه، والافراد المحيطين به، وحتلا علاقته بالموجودات الاخرى، وغط الحياة يتمحور حول القيم التي تحدد علاقات الانسان تلك وتجعله برجح نوعا معينا من التعاملات مع محيطه انظر: مهدوي كني، ص٧٨. ويرى ادلران اسلوب الحياة او نمط الحياة هو المادة الاساسية التي يجب اخذها في الاعتبار في مجال الطب النفسي. ادلر٢٠٠٥م: ت عادل نجيب بشري: ٧٤.

"من مجموع التعاريف المطروحة لمصطلح نمط الحياة يستنتج انه يعني اسلوب وطريقة للحياة الموذج للعمل، اسلوب تنظيم الحياة، ترجيحات سلوكية، الموذج للاستهلاك وانه امر اختياري راجع لخيارات الافراد او الجماعات وهو قائم على ميول الاشخاص" زندگي و سيره حضرت زهرا الله عنوان الگوی سبک زندگی دینی

https://hawzah.net/fa/Article/View/98860

وبحسب بيانات السيد القائد: فإن في قوله تعالى "ما أرسَلنا مِن رَسول إلَّا لِيُطاعَ بإذن الله" بان المراد من يطاع هنا هو الاطاعة في كل امور الحياة، فالحكومة جزء من الاسلام، فكما ان جزء من الاسلام المعارف الاسلامية الشاملة للنقليات والعقليات والقيم الاخلاقية وبيان غط الحياة واسلوب الحكومة.

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=2633

فامامنا السادس الامام جعفر الصادق عليه اذ يحدد اصول المعاملات التي يجري الانسان في حياته ويبين حدود الفوز والنجاح فيها فانه يبين لنا اركان نمط الحياة الاسلامي واصول النجاح والفلاح فيها حيث يقول عليه:

"أصول المعاملات تقع على أربعة أوجه معاملة الله ومعاملة النفس ومعاملة الخلق ومعاملة الدنيا وكل وجه منها منقسم على سبعة أركان أما أصول معاملة الله تعالى فسبعة أشياء أداء حقه وحفظ حده وشكر عطائه والرضا بقضائه والصبر على بلائه و تعظيم حرمته و الشوق إليهو أصول معاملة النفس سبعة الخوف والجهد وحمل الأذى والرياضة وطلب الصدق والإخلاص وإخراجها من محبوبها و ربطها في الفقرو أصول معاملة الخلق سبعة الحلم و العفو و التواضع والسخاء والشفقة والنصح والعدل والإنصاف و أصول معاملة الدنيا سبعة الرضا بالدون و الإيثار بالموجود و ترك طلب المفقود وبغض الكثرة و اختيار الزهد و معرفة آفاتها و رفض شهواتها مع رفض الرئاسة فإذا حصلت هذه الخصال في نفس واحدة فهو من خاصة الله وعبادة المقربين وأوليائه حقا" الامام الصادق ع (مصباح الشريعة، ص٤).

## نستنتج من البحث في المعنى الاصطلاحي لكلمة غط الحياة الاسلامي:

انه يعنى اسلوب الانسان في تأمين حاجياته الفردية والاجتماعية على الصعيد المادى والروحي، وطريقة تعامله مع نفسه ومع خالقه ومع الناس ومع الدنيا، وينبغي في تلك المعاملات ان تكون اختيارية وثابتة في اطار محدد لا متغيرة وليست منطلقة من الاجبار.

## ٣. ٢ كلمة مبانى في اللغة والاصطلاح

## المبنى لغة:

بني: الباء والنون والياء اصل واحد وهو بناء الشيء بضم بعضه الى بعض، والبناء اسم لما يبني بنا.

وفي المعجم الوسيط: المبنى مصدر ما (بُني) والجمع منه (مباني) فيقال بني الشيء بنيا وبناء اى اقام جداره، وقد استعمل مجازا في معان كثيرة تدور حول التاسيس والتنمية كبني مجده وغيرها انظر: مصطفى، ابراهيم واخرون، ٢٨١١: ٧٣.

المباني ما تتقوم به القاعدة ويراد به ما يحيط كل جوانب القاعدة ويحكمها فهو يستفاد من الدليل ويشيد على الادلة، انظر: العتابي: ، ١٤٣٧ق: ١٧، ١٨

نستنتج ان المباني في اللغة تعنى الاساس الذي تبنى عليه القواعد للتشييد والبناء في الامور المادية والمعنوية المجازية

## المبانى في الاصطلاح:

ان مفردة مباني من المصطلحات الحديثة وانت كان اصيلة في المعنى اللغوي، وهي تعني في الاصطلاح ما اتخذها الباحث اساسا لبحثه،

https://jcois.uobaghdad.edu.iq/index.php/2075 8626/article/view/669 وهي تعنى في علم الاصول الاساس الذي يعتمده الاصولي او الفقيه استنادا الى دليل خاص ثم يبني عليه نظرياته في المسائل الفرعية. انظر: الزاملي ١٤٣٢ق: ص١٢

كما انها في علم التفسير تعني قواعد واصول مسلَّمة ثابتة عند المفسر، يبتني تفسير القرآن

على أساسها وهذه المباني لا تختص بقواعد ومسائل علم خاص، بل تتشكّل من قواعد كل علم له دخل في علم التفسير. وأهمّها دخلا: قواعد علم اللغة والصرف والنحو والمنطق وعلم الحديث والرجال، وعلم الأصول والفقه وعلم الكلام. انظر: الميدي، فاكر، ٣٧: ١٤٢٨.

ونقصد بالمباني في المقام:

تلك الافتراضات التي تؤسس لاي نمط حياة، وهي القواعد الاساسية التي تقوم عليها اركان ذلك النمط وهي المفاهيم والاصول الكلية وادلة الالزام، وتتمثل في مجموعة من الفرضيات الاساسية والمعتقدات الدينية والعلمية.

ذلك ان نمط الحياة هو مزيج من الدوافع والاحتياجات والرغبات، وان ما يشكل اساسياته وقواعده الافكار (الناظرة الى مجموعة من المعتقدات) والاتجاهات اى القيم الموجهة لاذواق الافراد والجماعات والافعال، والافعال هي السلوكيات الفعلية الخارجية العينية.

فمباني كل نمط للحياة تشكل اساسيات ذلك النمط وقواعده التي تشيد عليها اركانه، وهي التي ترسم ثبوته ودوامه من عدمهما، ذلك ان الحياة التي لا اسس فكرية لها سرعان ما تذوى وتتلاشى امام التقلبات الفكرية والثقافية الكبيرة ولا تصمد مادامت تفتقد الى اسس فكرية متينة، فالمبانى تمثل الاسس الفكرية الرصينة التي تسند السلوكيات المعتمدة في ادارة الحياة الفردية والاجتماعية.

## ۴. مباني غط الحياة الاسلامي وفقا لسيرة السيدة الزهراء عليك

لاجل التاسيس لنمط حياة اسلامي ينبغي لنا ان نقصد انموذجا حيويا متكاملا يؤمن للباحث اصول فكرية محكمة يمكن ان تشكل قواعد رصينة ثابتة، وليس هنالك اغوذجا اشمل وامثل من سيرة حياة سيدة نساء العالمين عكن قصده في المقام؛

يقول سماحة القائد الامام الخامنئي دام ظله: ينبعى علينا ان ننظر الى السيدة الزهراء عليها بنظرة اخرى ثانية وهي نظرة القدوة والاسوة والانموذج".

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=1470 ذلك ان حياة السيدة الزهراء الله تعد الموذجا متكاملا للحياة الاسلامية ويمكن الاستناد اليها لاستنباط مباني النمط الامثل للحياة الطيبة التي خلقنا الله لاجل ان نحياها.

فهي بضعة النبي التي نزلت في بينها سورة هل اتى، وهي التي باهل بها النبي نصارى نجران وهي التي اذهب الله عنها الرجس وطهرها تطهيرا ضمن ال البيت في سورة الاحزاب "عن علي بن أبي طالب الملك عن رسول الله على أنه قال: يا فاطمة إن الله تبارك وتعالى ليغضب لغضبك، ويرضى لرضاك "المفيد، محمد، الامالي، ص٩٥، ١٤١٣.

وسيرة حياة السيدة الزهراء على تمثل انموذجا انسانيا متكاملا يمكن اتباعه في ترسيم مباني النمط الاسلامي الاكمل للحياة الطيبة, فالسيدة الزهراء على وبحسب تعبير السيد القائد " لها مقامات معنوية وعظمة روحية يعجز امثالي عن وصفها اذ يصفها سيد المرسلين بانها سَيِّدة نِساءِ الهلِ الجُنَّة؛ وسيدة نِساءِ العالمين؛ سَيِّدةُ نِساءِ الدُّنيا؛ اذ ينقل ذلك كل من الفريقين باسانيد متقنة ومعتبرة لكن في نظري فان اهمها «سَيِّدةِ نِساءِ اَهلِ الجُنَّة»، حيث ان الله تبارك وتعالى يقول في كتابه:

"وَضَرَبَ اللهُ مَثَلًا لِلَّذِينَ ءامَنُوا امرَاتَ فِرعَون"؛ [فان زوجة فرعون] المُوذج لكل المؤمنين، ليس للنساء فقط؛ فالله سبحانه جعل لكل المؤمنين امراتين قدوة في الايمان: احداهما زوجة فرعون السيدة آسيه \_ والاخرى وَمَريَمَ ابنَتَ عِمران؛ فهاتان السيدتان الموذج في الايمان لكل البشريّة؛ بل كل مؤمني العالم؛ وان هاتين السيدتين وكذلك سائر النساء الصالحات المميزات مكانهن في الجنة، في حين ان السيدة الزهراء عليه هي «سَيِدةُ نِساءِ اَهلِ الجَنّة» فهي سيدتهن جميعا، ونحن بدورنا لا يمكننا ان ندرك من مقاماتها اكثر من ذلك".

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=1470

### ١.٤: مبنى الرؤية الكونية

ان الرؤية الكونية الاسلامية من اهم المؤشرات في تحديد ملامح غط الحياة الاسلامي، حيث تتشكل وفقا لها اهداف الافراد وترسم مسيرة حياتهم، وكلما انطبقت الرؤية الكونية للافراد مع الاسلام اكثر كلما اقترب غط حياتهم من الاسلام اكثر. انظر: كاوياني ١٣٩٢، ص١٥١ \_ ١٥٦. ومصطلح الرؤية الكونية مرتبط مع مواضيع الدين والفلسفة والعلوم وهو مفهوم مفتاحي

لدرك حقيقة الوجود الانساني وفهم جوهر النشاط العلمي ويقوم بدور حاسم في الممارسة العلمية.

وهي تعني بحسب تعبير الشهيد المطهري:

انطباع الانسان وطريقة تفكيره حول الوجود و الكون. انظر: المطهري، ١٩٨٩: ٨.

ينقل عن احد الفلاسفة الأخلاقيين الحضاريين الالمانيين، إنّه يعد امر الرؤية الكونية من واجبات الروح كونها تشكل ارضية الافكار والعقائد، ويعدها امر ضروري في التاسيس الفكري للحضارة فبدون الرؤية الكونية بحسب رايه لا يمكن الوصول الى اسس الحضارة العامة كونها تمثل مضمون أفكار المجتمع حول الطبيعة والعالم الذي يعيشون فيه، وحول الإنسانية ومكانتها. https://www.mominoun.com/articles/%D9%81%D9%8A

وبحسب مالك بن نبي فان الرؤية الكونية هي "محتوى نظري مفهومي يختصر كل آفاق الفهم، وتجسيداته العملية، في صورة ذهنية مركبة تتخيل الواقع ماديًّا وتقنيًّا، وأيضا تصور جوانبه الأخلاقية وأبعاده المعنوية" وبحسب تعبيره فان "العمل المنظم الذي يصب في اتجاه الحضارة وينتج التاريخ، هو ترجمة لعمليات تنظيم وترتيب، ناتجة عن التفكير والتأمل في أوضاع الواقع..." مالك بن نبي: ١٩٩١: ٩٩ \_١٠٠

والرؤية الكونية التوحيدية ليست من مقولات الحقائق الذهنية المجردة البعيدة عو الواقع بل هي تعبير عن ثلاثة مستويات متناسقة ومترابطة فاولا هي رؤية العالم من حيث كونه مجرد مجموعة من الصور الذهنية للعوالم الطبيعية والاجتماعية والنفسية بحيث تحفز الانسان للتفكر والتأمل، لاجل الإدراك و الفهم وثانيًا، هي تمثل موقف الانسان من العالم أو حالته النفسية التي تحفزه للارتباط بهذه العوالم، عبر علاقة تمكين وتسخير، وهي ثالثًا، تمثل مجموعة من الأهداف التي يسعى الإنسان عبرها إلى بناء حياة أفضل. فتحى حسن ملكاوي، ٢٠٠٤، : ٥٠ \_ ٥٠

ومع ان مصطلح الرؤية الكونية يعد حديث نسبيا الا ان دلالاته ومفهومه متجذر في الفكر الاسلامي، حيث يبحث عن اجوبة لاسالة مصيرية كبرى مفادها:

من انا، من اين جئت والى اين انا ذاهب. واسلاميا فان جميع هذه الاسئلة تجد اجوبتها في موضوع "الايمان بالغيب" والرؤية الكونية التوحيدية تفصل ما بين النظرة الدينية التي ترمى الى الافق البعيد ولا تقف عند حدود المادة وهي نظرة المتدينين الذين يعترفون بوجود عالم الغيب وما وراء الطبيعة. وبين النظرة الالحادية التي تقف عند حدود المادة ونتحصر افقها في مدركات الانسان المحسوسة وما يشاهده في المختبرات العلمية تحت عدسات المجهر.

فالرؤية الكونية تعتبر قاعدة اساسية ومبنى اساسي في نمط الحياة بشكل علم وبالاخص على صعيد المواطنة والاجتماع. وان نمط الحياة يتعبر انعكاسا للطبقة الداخلية المشكلة لهوية الانسان وقناعات الشخص كما في قوله تعالى:

"وَلَوْ نَشَاءُ لَأَرِيْنَاكَهُمْ فَلَعَرَفْتَهُم بِسِيمَاهُمْ أَ وَلَتَعْرِفَنَّهُمْ فِي لَحْنِ الْقَوْلِ أَ وَاللّهُ يَعْلَمُ أَعْمَالُكُمْ" سورة محمد اية ٣٠

اي "لتعرفنهم من جنس قولهم بما يشتمل عليه من الكناية والتعريض، وفي جعل لحن القول ظرفا للمعرفة نوع من العناية المجازية" الطباطبائي،: ١٨ /٢٤٣

فما يدور في خلد الانسان من عقائد وافكار تظهر اثارها على السلوكيات والاقوال، وهذا ما يؤكد عليه القران الكريم كما في قوله تعالى:

" أَرَأَيْتَ الَّذِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ (١) فَذَلِكَ الَّذِي يَدُعُّ الْيَتِيمَ (٢) وَلَا يَحُضُّ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينِ "سورة الماعون ١ ـ ٣.

"السّورة بشكل عام تذكر صفات وأعمال منكري القيامة... فهؤلاء نتيجة لتكذيبهم بذلك اليوم، لا ينفقون في سبيل الله وعلى طريق مساعدة اليتامى والمساكين. ثمّ هم يتساهلون في الصلاة، ويعرضون عن مساعدة المحتاجين مكارم الشيرازي، : ٢٠ / ٢٨١.

فهؤلاء الذين لا يمتلكون رؤية واضحة للكون والوجود تظهر حقيقة افكارهم ورؤاهم على طريقة حياتهم وطبيعة تعاملهم مع المجتمع من حولهم؛ والرؤية الكونية المتكاملة التي يمكن ان يبتني عليها النمط الاسلامي الصحيح للحياة هي تلك الرؤية التي تجيب على جميع الاسئلة الكبرى، وتمتلك قيمة علمية وواقعية بحيث تضفي لحياة الانسان والعالم معنى، وتبعث في الانسان الحيوية والنشاط والامل وبها يصبح الوجود والحياة طابع القدسية، فمن خلال الرؤية الكونية المتكاملة تتولد الباعثية للانضباط والالتزام والمسؤولية.

فىحسى الشهيد المطهري ره:

يجب الاستناد الى رؤية كونية تقنع العقل والفكر نمكن الفرد من انتزاع اهداف تمكنه من التفاني لاجل تحقيقها تتمتع لعنصري الاقناع والعشق. انظر: المطهري، ١٣٧٢ش: ٥٩/٢.

ان الاسلام بني على رؤية كونية شاملة وواقعية تهتم بجميع حاجات الانسان الدنيوية والاخروية والجسمية والروحية والفكرية والحسية والعاطفية والفردية والاجتماعية. انظر: مطهری، ۱۳۷۲ش، ۶۵/۲

ففي الرؤية الكونية الاسلامية كل شيء في الوجود هو مخلوق لله وقد خلقه جميلا وخلقه لهدف ودور ليؤديه ويجرى وفقا للمشيئة الالهية. انظر: مطهرى: ١٣٧٢ش، ٩٥/١، ٩٥،

وفي الرؤية الكونية الالهية هنالك علل وعوامل اخرى غير المادية تدعى بالروحية والمعنوية بالتزامن مع العلل المادية تؤثر في الاجل والرزق والسلامة. انظر: مطهري: ١٣٧٢ش، ٢٠٥/١.

في الرؤية الكونية الالهية فإن الايمان بالقضاء والقدر يساهم يقوة في ايجاد الامل والفعالية والنشاط والثقة بالنتائج الحاصلة من السعى والكدح والعمل بخلاف الرؤية المادية حيث تفتقد هذه الميزة. انظر: مطهري: ١٣٧٢ش، ٢١٢/١.:

بينما في الرؤية الكونية الحسية تطغى عبادة الهوى ويوجد نوع من الاجتثاث عن الواقع والابتعاد عن القيم والمثل. انظر: مطهري: ١٣٧٢ش، ٤٢/٢، ٤٣.

و القران الكريم يقدم لنا في سورة ال عمران تعريف مسهب للرؤية الكونية المتكاملة واثارها على الانسان من خلال الايات الشريفة التالية:

إِنَّ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَاخْتِلَافِ اللَّيْلِ وَالنَّهَارِ لَآيَاتٍ لِأُولِي الْأَلْبَابِ، الَّذِينَ يَذْكُرُونَ اللَّهَ قِيَامًا وَقُعُودًا وَعَلَى جُنُوبِهِمْ وَيَتَفَكَّرُونَ فِي خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْض رَبَّنَا مَا خَلَقْتَ هَذَا بَاطِلًا سُبْحَانَكَ فَقِنَا عَذَابَ النَّارِ، رَبَّنَا إِنَّكَ مَنْ تُدْخِلِ النَّارَ فَقَدْ أُخْزَيْتَهُ وَمَا لِلظَّالِينَ مِنْ أَنْصَارِ، رَبَّنَا إِنَّنَا سَمِعْنَا مُنَادِيًا يُنَادِي لِلْإِيمَانِ أَنْ آمِنُوا بِرَبِّكُمْ فَآمَنًا رَبَّنَا فَاغْفِرْ لَنَا ذُنُوبَنَا وَكَفِّرْ عَنَّا سَيِّئَاتِنَا وَتَوَفَّنَا مَعَ الْأَبْرَارِ، رَبَّنَا وَآتِنَا مَا وَعَدْتَنَا عَلَى رُسُلِكَ وَلَا تُخْزِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ إِنَّكَ لَا تُخْلِفُ الْمِيعَادَ، فَاسْتَجَابَ هَمُمْ رَبُّهُمْ أَنِي لَا أُضِيعُ عَمَلَ عَامِلِ مِّنكُم مِّن ذَكَرِ أَوْ أَنتَىٰ أَ بَعْضُكُم مِّن

بَعْض ۚ فَالَّذِينَ هَاجَرُوا وَأُحْرِجُوا مِن دِيَارِهِمْ وَأُوذُوا فِي سَبِيلِي وَقَاتَلُوا وَقُتِلُوا لَأُكَفِّرَنَّ عَنْهُمْ سَيِّئَاتِهِمْ وَلَأَدْخِلَنَّهُمْ جَنَّاتٍ تَجْرِي مِن تَحْتِهَا الْأَنْهَارُ ثَوَابًا مِّنْ عِندِ اللهِ أَ وَاللهُ عِندَهُ حُسْنُ الثَّوَابِ" ال عمران: ١٩٠ \_ ١٩٥.

واولوا الالباب بحسب تفسير الميزان هم اهل الانتقال الى المعارف الحقة بالدليل وانهم اهل الحكمة والمعرفة والتفكر.

[والالباب جمع لب وهو العقل الزكي الخالص من الشوائب وقد مدحهم الله تعالى مدحا جميلا في موارد من كلامه وعرفهم بأنهم أهل الايمان بالله والإنابة إليه واتباع أحسن القول ثم وصفهم بأنهم على ذكر من ربهم دامًا فأعقب ذلك أنهم أهل التذكر أي الانتقال إلى المعارف الحقة بالدليل وأهل الحكمة والمعرفة قال تعالى: " والذين اجتنبوا الطاغوت أن يعبدوها وأنابوا إلى الله لهم البشرى فبشر عباد الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه أولئك الذين هديهم الله وأولئك هم اولوا الألباب " الزمر \_ ١٨]. الطباطبائي، : ٣٩/٣

فمن خلال الرؤية الكونية المتكاملة ظهر السكون والطمانية والالتزام في سلوكيات المؤمنين بالله وباليوم الاخر فاجتناب الطاغوت تعبير عن عدم الانجراف مع تيارات الانحراف ودواعي الانحطاط

نلاحظ كيف ان رؤيتهم الكونية تتميز باستنادها الى ادلة علمية واقعية وقطعية عبر نظرهم في ايات السموات والارض والايات المحسوسة والتي اورثتهم ذكرا دامًا لله فلا ينسونه في حال، ولقد تجسدت رؤيتهم الكونية المتكاملة هذه سلوكيا عقائديا وعمليا متكاملا فهم موقنون بالله ويخشون يوم القيامة.

الملفت للنظر ان التفاسير الروائية تنقل لنا ان من المصاديق البارزة لهذه الاية هم موكب المهاجرين المتشكل من على امير المؤمنين والفواطم، فاطمة بنت اسد، فاطمة الزهراء بنت سيدنا محمد صلوات الله عليه وعلى اله وفاطمة بنت الزبير. اذ قطعوا جميع طريقهم الى المدينة هم ذاكرون لله على جميع احوالهم.

والملفت اكثر ان الاية التالية تسهب في توضيح اثار هذه الرؤية الكونية على سلوكيات

اصحابها ونمط حياتهم اذ تقول فالذين هاجروا واخرجوا من ديارهم واوذوا في سبيلي وقتلوا لاكفرن عنهم سيئاتهم ولادخلنهم جنات تجرى من تحتها الانهار.

"فالذكر على الله والأنثى الفواطم المتقدم ذكرهن، فعلى الله من الفواطم وهن من على " الطوسي، ١٤١٤ق، ص٤٧١.

لقد كانت سيدة نساء العالمين على حال دائم من الذكر الدائم المرتبط مع الايات الكونية فلقد كانت الله ترقب من كل يوم جمعة اخر ساعة من النهار كي تناجي ربها وتذكره وتدعوه لعلمها بانها ساعة استجابة الدعاء. انظر: القمى، ١٣٧٨ش: ١٠٤.

ولقد تميزت حياة السيدة الزهراء الله بالجد والنشاط والمثابرة والعطاء الى اخر لحظات عمرها الشريف، فلم تتوانى في استثمار اخررمق لها وهي في فراش المرض لاجل الدفاع عن الحق والحاكم الشرعي بكل وسائل الجهاد والدفاع.

فليس من السهل ان تكون المراة زوجة لقائد مغوار مثل امير المؤمنين على عليه السلام، اذ كانت الزهراء على في بيتها ترعى اطفالها الصغار وكان زوجها الامام على دامًا في حال استنفار في جبهات القتال، فضلا عن ان اوضاعهم المالية كانت صعبة، بل انهم يعيشون في فقر مدقع، ومع كل ذلك عنهم انهم «و يطعمون الطّعام على حبّه مسكيناً و يتيماً و اسيراً انمّا نطعمكم لوجه الله")، وهي الله تعيش ايضا مسؤلية كبيرة كونها ابنت رئيس الدولة وابنت نبي الامة، فلاجل تجهيز هكذا زوج مقاتل يحتاج الامرالي طاقة معنوية كبيرة لتطمئنه وتيعث فيه القوة ليترك بيته وعياله ويلتحق بجبهات القتال. راجع: كلام القائد بتاريخ ١٣٧٧ /٧٠٠٠

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=1470

## ٠.٢: المبنى الثاني: مبنى العقلانية ومراعاة الفطرة

لقد جربت شعوبنا الاسلامية حتى الان عدة محاولات في ترسيم ملامح نمط الحياة اسلاميا يكن تلخيصها باتجاهين اساسيين:

الاتجاه الاول حداثوي متاثر بالغرب يستقبل منه كل شي ويؤسلمه كي يضني عليه الشرعية. الاتجاه الاول رافض بشدة لكل معالم التطور وكل ما انتجه الغرب وهو الاتجاه الاصولي السلق

اما اتجاهنا في ترسيخ غط حياة اسلامي، فهو قائم على الاعتدال والعقلانية الحضارية المعتمدة لمبدأ الاصالة والتجديد

والانطلاق من مباني وقواعد راسخة ورصينة، فنحن وان كنا ندعو الى الدين والسنة الا ان ذلك لا يعني التحجر والرجعية كما يريد السلفيون، بل اننا نتتبع الاصول الثابتة المتناغمة مع العقل والفطرة السليمين، والثابتين مع مرور الزمن، اما فيما يخص المتغيرات فنحن نسايرها بشكل حذر وذكى وانتقائى بعد ان نحرز عدم مخالفتها لمبادئ الدين الحنيف.

يؤكد القران على أن تأثير البنى الانسانية في الصفات والأعمال على نحو الاقتضاء دون العلية التامة كما هو ظاهركيف وهو تعالى يعد الدين فطريا تهتف به الخلقة التي لا تبديل لها ولا تغيير قال: "فأقم وجهك للدين حنيفا فطرة الله التي فطر الناس عليها لا تبديل لخلق الله ذلك الدين القيم " الروم: ٣٠

يحتل كل من العقل والفطرة السليمين مكانة بارزة في الدين الاسلامي وتشريعاته واحكامه اذ يحث القران الكريم وسيرة النبي وال البيت على التعقل في السلوك العام، وان منهج الاسلام الحنيف هو منهج عقلائي يحترم العقل ولا يعطل القدرات العقلية فلا يعتمد اسلوب السلفيين الاصوليين الرافضين للعقل والتعقل، ولا منهج الماديين الالحادين الذين يلغون الفطرة الانسانية.

اذ نلاحظ في القران الكريم مدحا صريحا لاولي الالباب والتعقل ويعرفهم القران باهم اهل الايمان والانابة والسلوك القويم واتباع القول الحسن. ويذكرهم في القران ٧٠ مرة.

وان دين الاسلام هو دين العقلانية واحترام العقل، فلا يوجد شرع او حكم يخالف العقل السليم او الفطرة السليمة,,

ولقد اجتهدت السيدة الزهراء عليها في خطبتها الفدكية المعروفة في بيان الحكمة من الشرايع والاحكام وابراز جوانب التعقل فيها، حيث تقول عليها:

"جعل الله الإيمان تطهيراً لكم من الشرك، والصلاة تنزيهاً لكم عن الكبر، والزكاة تزكية

للنفس ونماءً في الرزق، والصيام تثبيتاً للإخلاص، والحج تشييداً للدين، والعدل تنسيقاً للقلوب، وطاعتنا نظاماً للملَّة، وإمامتنا أماناً من الفرقة، والجهاد عرًّا للإسلام (وذلاً لأهل الكفر والنفاق)، والصبر معونة على استبحاب الأجر، والأمر بالمعروف مصلحة للعامة، وبرّ الوالدين وقاية من السخط، وصلة الأرحام منسأة في العمر ومنماة للعدد، والقصاص حقناً للدماء، والوفاء بالنذر تعريضاً للمغفرة، وتوفية المكاييل والموازين تغييراً للبخس، والنهي عن شرب الخمر تنزيهاً عن الرجس، واجتناب القذف حجاباً عن اللعنة، وترك السرقة إيجاباً للعفّة، وحرّم الله الشرك إخلاصاً له بالربوبية، فاتقوا الله حق تقاته، ولا تموتن إلا وأنتم مسلمون، وأطيعوا الله في ما أمركم به وما نهاكم عنه، فإنه إنما يخشى الله من عباده العلماء".

### لسيدة الزهراء عليها ، الخطبة الفدكية.

فان الله تعالى أوجب الله علينا الايمان لاجل التنزه عن لوثات الشرك، واوجب الصلاة لكي يتخلص الانسان من خلال افعال الصلاة واذكارها من الكبر، و.. هكذا.

اذ انها عليه بينت لكل تشريع الحكمة العقلية منه بما يتناسب مع فطرة الله التي فطر الانسان عليها والتي جبل فيها على الاطمنان الى اليقينيات والبراهين القطعية؛ وبحسب العلامة الطباطبائي:

"فان الفطرة توصل الانسان السعادة والخير والمنفعة وتبتعد عن الشقاء والشر والمضرة، لانها تعتمد على البرهان وتستعمل مفدمات حقيقية لاجل الوصول الى المعلومات التصديقية الواقعية "انظر: الطباطبائي، ، ج٥، ص٢٤٧.

فلابد من اجل بناء نمط حياة اسلامي اصيل وناجح من اعتماد الفطرة والعقل كمبني اساسي.

فالفطرة تسوق الانسان الى الالتزام والصلاح، لانها تكون لدى جميع البشر واحدة ثابتة غير اكتسابية لا تحتاج الى استدلال واثبات.

ولا يكون النمط متعادلا الا عندما يكون اساسه مبتنى على توفير الحاجات الفطرية والتكوينية للانسان. كما في قول العلامة في تفسيره للاية: ولو ان اهل القرى امنوا واتقوا لفتحنا عليهم ويشرح التقوى هنا على انها امر فكري لذا فان نزول الهبات الالهية قد ارتبط في هذه الاية مع الفطرة.

ولقد اشارت السيدة الزهراء عليه الى اهمية الفطرة في العقيدة الصحيحة في قولها س:

"لا اله الا الله وحده لا شريك له جعل الاخاص تأويلها وضمن القلوب موصولها وأنار في التفكر معقولها، "، السيدة الزهراء على، الخطبة الفدكية. اي ان الاخلاص هو امر قلبي له جذر في الوجدان، فجميع القلوب السليمة مرتبطة بالتوحيد والاسلام.. و النبي على يقول: " كل مولود يولد على الفطرة فأبواه يهودانه وينصرانه ويجسانه". المجلس ١٤٠٤ق: ٧٨/٥٠.

فان المشروع الاسلامي في رسم ملامح نمط الحياة الطيبة والهانئة، بامكانه ان يؤمن جميع احتياجات الفطرة الانسانية السليمة بما في ذلك تامين الحرية للافراد وتنمية الطموح للتطوير والتغيير.

فالنموذج الاسلامي في ترسيم ملامح غط الحياة يتميز بجهتين، فهو من جهة يمثل شرع ومنهاج يهدف إلى السعادة الإنسانية والروحانية، ومن جهة أخرى فانه يرتبط بواقع الحياة البشرية وبيئتها وظروفها المكانية والزمانية.

لذا فهو منهاج يتميز بالاصالة والتطوير في نفس الوقت، فهو لا يدعو الى التحجر كما في المنهج الذي اتبعه السلفيون ولا يدعو للتنصل عن الفطرة والانسلاخ عن الاصالة والطبيعة، فالاسلام وان لم ينف اقتضاءات الافراد وتنوعات سلائقهم على المستويات الجزئية والفرعية وهذا ما نفهمه من قوله تعالى «قُل كُلِّ بعملُ على شاكلته»،

https://www.tasnimnews.com/fa/news/1393/05/28/46463

الا انه جاء للبشرية بدعوة الفطرة السليمة والطبيعة البشرية النظيفة، وقد جاء في التفسير: "ان الشاكلة تعني الطريقة والسجية فالآية الكريمة ترتب عمل الانسان على شاكلته بمعنى أن العمل يناسبها فالاية الكريمة وان كانت تشير الى رابطة خاصة بين الملكات والأحوال النفسانية وبين الأعمال وكذلك بين الصفات النفسانية ونوع تركيب البنية الانسانية كما في قوله تعالى: "والبلد الطيب يخرج نباته بإذن ربه والذي خبث لا يخرج إلا نكدا " الأعراف: ٥٨ الا انها لا تخرج السجية من حد الاقتضاء إلى حد العلية التامة بحيث يخرج الفعل المخالف لمقتضى الطبع

عن الامكان إلى الاستحالة ويبطل الاختيار، واذ يستنتج العلامة الطباطبائي من الاية نوع من الارتباط المستقربين الأعمال والملكات وبين الأوضاع والأحوال والعوامل الخارجة عن الذات الانسانية المتمثلة بالسنن والعادات والتقاليد الا انها وبحسب تعبيره لا تصلح لتقف بوجه الدعوة ولا تضرفي صحة إقامة الحجة عليهم بالانذار والتبشير لان امتناع تأثير الدعوة فيهم مستند إلى سوء اختيارهم والامتناع بالاختيار لا ينافي الاختيار.

### ٣. ٤: المبنى الثالث: مبنى الهادفية والغائبة

لكل مخلوق ممكن في الوجود هدف فطرى يبحث عن تحقيقه، والاسلام يمتاز بتركيزه على الهدفية والغائية في الوجود بشكل عام وفي خلق الانسا في شكل خاص.

"فان الانسان وكذا كل موجود ذي حياة له هم فطري ضروري في بقائه وطلب لسعادة تلك الحياة فان كان مؤمنا بحياة دائمة تسع الحياة الدنيوية والأخروية معا فهو، وإن لم يذعن إلا بهذه الحياة المحدودة الدنيوية علقت همته الفطرية بها، ورضى بها". الطباطبائي -١٥ /١٥٠

والهدفية والغائية تعد من الاشياء الثابتة لجميع ابناء النوع الانساني بلا استثناء، والاسلام يرصد في منهاجه اهداف كلية كبيرة تتفرع عنها اهداف جزئية صغيرة. فمن الاهداف الكلية الكبيرة العبودية كما في قوله تعالى: (وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّ وَالْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ)، الذاريات ٥٥، وجاء في التفسير: "عن أبي عبد الله ع قال: خلقهم للعبادة". العياشي؛ ١٣٨٠: ١٤٢/٢

بل ان نزول ادم الى الارض ومن بعده ذريته انما كان لاجل هدف الهي وهو خلافة الله في الارض وعمارتها. وهذا ما نجده في تفسير قوله تعالى: (وَإِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ في الأَرْض خَلِيفَةً قَالُوا أَجُّعَلُ فِيهَا مَنْ يُفْسِدُ فِيهَا وَيَسْفِكُ الدِّمَاءَ وَنَحْنُ نُسَبِّحُ بِحَمْدِكَ وَنُقَدِّسُ لَكَ قَالَ إِنِّي أَعْلَمُ مَا لا تَعْلَمُونَ) [البقرة: ٣٠]

فقد جاء في التفسير ان الايات تنبئ عن غرض انزال الانسان إلى الدنيا وحقيقة جعل الخلاقة في الأرض وما هو آثارها وخواصها". الطباطبائي: ١ /١١٢

ذلك ان خلقة الانسان ومجيئه الى هذه الارض وكل ما يكتنف هاتين الواقعتين من تفاصيل وجزئيات انما لاجل هدف، ينبغي التعرف عليه والسعى الى تحقيقه في اطار نمط الحياة المتكامل. ونمط الحياة الاسلامي يبتني على هذا المبنى الرصين كي يضمن تحقق امور هامة هي: تركيز الجهود والطاقات

تنظيم الوقت والقابليات

الامل والشوق للمستقبل

العمل بلا ملل

وان الحياة بلا هدف تعني التعب والفوضى والياس والملل. فلا يمكن تحديدي ملامح غط الحياة دون تحديد اهدافه. لان الهدف هو الذي يعين طبيعة سلوك الانسان ونمط حياته.

اما في الغرب ونمط الحياة الغربي فاننا نجد ان اهدافه محصورة في الغايات الزائلة الدنيئة من شهوات فانية وغرائز حيوانية، جعلوا منها هدف وغاية بدل من كونها وسيلة لايصال الانسان الى غاية اكبر،

يوضح لنا القرا الكريم البون الشاسع بين الفريقين كما في قوله تعالى:

إِنَّ الَّذِينَ لَا يَرْجُونَ لِقَاءَنَا وَرَضُوا بِالْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَاطْمَأَنُّوا بِهَا وَالَّذِينَ هُمْ عَنْ آيَاتِنَا غَافِلُونَ" بونس ٧. "

ان لن رؤيتهم الكونية المغلوطه اورثتهم محدودية في الافق وقصورا في الاهداف مما جعلهم عارسون اعمال خائطئة ويكسبون اثاما اوردتهم النار في خاتمة المطاف.

في قبال اولئك المؤمنين:

"إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَعَمِلُواْ ٱلصَّالِحاتِ يَهْدِيهِمْ رَبُّهُم بِإِيمَنِهِمْ أَ تَجْرِى مِن تَحْتِهِمُ ٱلْأَنْهَرُ فِي جَنَّتِ ٱلنَّعِيمِ" يونس ٩.

فنمط الحياة الاسلامي ونتيجة لابتنائه على قاعدة الهدفية والغائية بجعل لكل حركة وسكون اثر على صعيدي الدنيا والاخرة والروح والبدن، فكل حركات الانسان وسكناته مرصودة وموثقة في كتاب، يقول تعالى:

"وَوُضِعَ الْكِتَابُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَا وَيْلَتَنَا مَالِ هَٰذَا الْكِتَابِ لَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيرَةً إِلَّا أَحْصَاهَا ۚ وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا ۚ وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا" سورة

الكهف اله ۴۹.

ولا تقف القضية في القاموس الالهي عند هذا الحد، بل ان كل ما نلفظه مراقب وله تبعات حيث يقول تباك وتعالى:

"مَا يَلْفِظُ مِنْ قَوْلِ إِلَّا لَدَيْهِ رَقيبٌ عَتِيدٌ". سورة ق: ١٨

لذا فان غط الحياة الاسلامي يتميز بالهادفية في كل شيء وليس في نظامه فوضى ولا عبث ولا يوجد انسان مهمش او مهمل.

فنجد ان الانسان المؤمن يضع كل اعماله وحياته بل وحتى مماته لله رب العالمين ويزنه عيزان الدين كما يتضح من خلال قوله تعالى:

" قُل إِنَّ صَلاتي وَنُسُكي وَمَحياي وَمَماتي للهِ ِّ رَبِّ العالَمينَ، لا شَريك لَهُ وَبذلِك أُمِرتُ وَأَنا أُوِّلُ المُسلِمينَ". (الانعام: ١٤٢ \_ ١٤٣).

ومن مبنى الهادفية يتفرع ركن النشاط والفاعلية في نمط الحياة الاسلامي فلا يوجد فرد عاطل في الحضارة الاسلامية ولابد ان يكون الانسان المؤمن يقظا واعيا لا يتحرك الا لهدف وهذا بطبيعة الحال غير خارج عن ميني الفطرة والعقلانية. وهذا هو بالبط ما نطالعه في سيرة سيدة نساء العالمين اذ كانت في كل سلوكها تشبه سيد المرسلين اشرف الخلق اجمعين:

تقول ام سلمة: فاطمة اشبه الناس برسول الله وكانت عائشة تقول: انها اشبه الناس برسول الله بحديثها ومنطقها، بل حتى في طريقة مشيتها،

"لاثت خمارها على راسها واشتملت بجلبابها واقبلت في لمة من حفدتها ونساء قومها وتطا ذيولها ما تخرم مشيتها مشية رسول الله عَياليُّ اي لا تترك مشيته مشية رسول الله في الوقار والهيبة". المسعودي، ص. ٤٧٠

ولا عجب فانها الطاهرة المطهرة بنص القران حيث اية التطهير، ونص والرسول ص حيث انه قال في جمع من كبار المسلمين:

"إنما فاطمة بضعة مني من أذاها فقد أذاني، و من أحبها فقد أحبني، و من سرها فقد سرني "ابن حيون، ١٤٠٩ق: ٣٠/٣. فلقد جعلت السيدة الزهراء الله من حياتها انوذجا للحق والعدل والصواب حتلا اقترن رضا الله برضاها وغضبه بعضبها صلوات الله عليها. فالسيدة الزهراء وبحسب تعبير الامام الخامنئي تمثل" الشخصية المهمة والكبيرة من الطراز الاسلامي الاول على مدى تاريخ البشرية وبتصريح النبي الاعظم صلوات الله عليه وعلى اله حيث يقول لها انت سيدة كل نساء الوجود وبتصريح النبي الاعظم كلام القائد في تاريخ

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=1470

## ٠. ٤: المبنى الرابع مبنى الاعتدال والموازنة

ونقصد به الموازمة بين الحاجات المادية للانسان والحاجات الروحية، قال تعالى:

"وَكَذَلِكَ جَعَلْنَاكُمْ أُمَّةً وَسَطًا لِّتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النَّاسِ وَيَكُونَ الرَّسُولُ عَلَيْكُمْ شَهِيدًا " سورة البقرة ١٤٣.

جاء في التفسير: "كذلك جعلناكم أمة في حالة اعتدال، لا يشوبها إفراط ولا تفريط في كل جوانب حياتها". مكارم شيرازي، ١٤٠٢ش، ٤٠۶/١.

فني الاسلام لا يوجد تفريط بحق الروحيات لصالح الماديات ولا يوجد تفريط بحق الماديات لصالح الروحيات، ولم يؤمر الانسان في الاسلام بترك حاجات الجسد والرهبانية، كما لم يؤمر بتسخير النعم والواهب في الحياة الدنيا لاجل الدنيا، والما امر ان يتخذ من الدنيا مزرعة للاخرة ويناغم ما بين الروح والجسد.

اذ لا يمكن تصور ان مجيئنا لهذه الدنيا هو للموت والانتقال الى الاخرة، بل لابيد من خلال المباني السابقة ان نصل الى هذا المبنى المهم والاساسي وهو مبنى معرفة جكة مجيئنا الى هذا الوجود ووظيفتنا في هذه الحياة

فالمؤمنين ومن خلال رؤيتهم الكونية المتكاملة والمبادئ النظرية الصحيحة اكتسبوا سعة في الافق ولم يقتصروا في سلوكياتهم واهتماماتهم على عالم المادة. فادركوا ان الحياة الاولى هي ممر ومزرعة للاخرة فاستثمروها وفهموا وظيفتهم فيها. فالدنيا باعينهم وسيلة وهي دار عمل وسعي وليست بغاية نهائية ولا هدف بعيد. فلم يقعوا في فخ الافراط والتفريط. فلا ضياع في الدنيا

وافراط ولا تفريط فيها.

وعن الرسول الاعظم صلوات الله عليه وعلى اله " فليتزود العبد من دنياه لاخرته ومن حياته لموته ومن شبابه لهرمه فان الدنيا خلقت لكم وانتم خلقتم للاخرة" ورام، ١٤١٠ق: ١/، .171

وامير المؤمنين علي يقول: "أيها الناس إنما الدنيا دار مجاز والآخرة دار قرار، فخذوا من ممركم لمقركم. ولا تهتكوا أستاركم عند من يعلم أسراركم، وأخرجوا من الدنيا قلوبكم من قبل أن تخرج منها أبدانكم. ففيها اختبرتم، ولغيرها خلقتم. إن المرء إذا هلك قال الناس ما ترك وقالت الملائكة ما قدم. لله آباؤكم فقدموا بعضا يكن لكم قرضا ولا تخلفوا كلا فيكون عليكم" الشريف الرضي، نهج البلاغة (للصبحى صالح) - ١٤١٤ق، ص٣٢١.

وعن الامام الصَّادِقَ جَعْفَرَ بْنَ مُحَمَّدِ ع انه قُال:

"وَ مَنْ لَمْ يَسْتَح مِنْ طَلَبِ الْمُعَاشِ خَفَّتْ مَثُونَتُهُ وَ نَعَّمَ أَهْلَهُ". ابن بابويه، ١٤١٣ ق: ج٢ 1٠٠٠/

وروي عن الامام الحسن المجتبى الله أنه قال: " اعمل لدنياك كأنك تعيش أبدا واعمل لآخرتك كأنك تموت غدا". النوري، ١٤٠٨، ج١/ص١٤٤.

فلا يوجد في قاموس نمط الحياة الاسلامي افراط ولا تفريط ولا كسل ولا رهبانية، ولاجل ضمان حياى طيبة تقرب الا

نسان من هدفه لابد من رسم نمط الحياة الاسلامي بشكل يجنب الانسان الخسارة الحتمية لقوله تعالى:

"إِنَّ الإِنسَانَ لَفِي خُسْرِلاً الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ وَتَوَاصَوْا بِالْحَقِّ وَتَوَاصَوْا بِالصَّبْرِ" سورة العصر ٢، ٣.

ففلاح الانسان ليس بالامر السهل ابدا بل يتطلب ايمان قلى قوى نابع من قناعات عقلية متكاملة حول الكون والوجود، وترجمة هذه القناعات عمليا بالغمل الصالح، ومن ثم تحصين الايمان والعمل بالتواصى بالصبر والتواصى بالحق. وهذا ما نجده في سيرة حياة الكمل من الناس والمعصومين وبالاخص اهل العبا منهم وبالاخص سيدة نساء العالمين..

فلقد كانت صلوات الله عليها تتحرى الرشاد في كل حركاتها وسكناتها وفي علاقتها مع ربها واسرتها وزوجها والمجتمع من حولها..

حتى تحولت كل جزئية وتفصيلة من حياتها المباركة الى اغوذج يحتذى لاجل رسم غط الحياة الاسلامي الصحيح الذي يمكن الانسان من نيل القرب الالهي والتكامل الانساني..

فهي حتى عند ألمها من المجهود الثقيل الذي تبذلها في اعمال المنزل تتحول الى ايقونة للعبادة والذكر والتسبيح

بعد ان ابدلها النبي ص بدل الخادمة تسبيحة تذكر بها الله سبحانه فقالت رضيت عن الله وعن رسوله وبادرت الى اتخاذ مسبحة من طيبن قبر سيد الشهدا عحنزة فغدت قدوة واسوة لمن كان يريد سعادة الدارين.

### ۴. ۵: المبنى الخامس مبنى الاخلاقيات والرحمة

ان القرآن الكريم يبين لنا أن أساس بعثة النبي هو لأجل الرحمة، كما في قوله تعالى: وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِّلْعَالَمِينَ" الانبياء ١٠٧. "ويقول عزّوجلّ: "لَقَدْ جَاءَكُمْ رَسُولٌ مِّنْ أَنفُسِكُمْ عَزِيزٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُمْ حَريضٌ عَلَيْكُم بِالْمُؤْمِنِينَ رَءُوفٌ رَّحِيمٌ" التوبة ١٢٨

فني الاسلام تعتبر الرحمة ركيزة اساسية يتقوم عليها النمط الحياتي السليم، ذلك ان الانسان مدني بطبعه وان امر الانتماء الى المجتمع يعتبر امر اساسي في بلورة هوية الانسان ومن ثم رسم غط حياته، ولا يمكنه ضمان تامين هذه الحاجة الا من خلال ركيزة اخلاقية تمنع وقوع التذاد والتنازع بين افراد النوع الواحد.

ولقد ورد حث من امير للمؤمنين لعماله على اعتماد مبدا الرحمة مع الرعية حيث يقول: "واشعر قلبك الرحمة للرعية والمحبة لهم واللطف بهم ولا تكونن عليهم سبعا ضاريا.. فانهم صنفا ام اخ لك في الدين او نظير لك في الخلق"احمدي ميانجي، ١٤٢٥ق: ١٤٧٩/١..

وسماحة الامام الخامنئي بدوره يؤكد على اهمية امر الاخلاق في التأسيس لنمط حياة

اسلامي اصيل وحضارة اسلامية متكاملة فيقول:

" فالمعنوية والأخلاق هي الموجّهة لكل الحركات والنشاطات الفردية والاجتماعية وهي حاجة أساسية للمجتمع، ووجودها يجعل من أجواء الحياة جنة حتى مع وجود النواقص المادية، وعدم وجودها يجعل الحياة جحيماً حتى مع التمتّع بالإمكانيات المادية "

وهو اذ يفصل في شرح الاخلاق والمعنوية فيقول: "المعنوية بمعنى تكريس القيم المعنوية من قبيل: الإخلاص والإيثار والتوكل والإيمان بالذات وبالمجتمع. والأخلاق بمعنى مراعاة فضائل من قبيل حب الخير والتسامح ومساعدة المحتاجين والصدق والشجاعة والتواضع والثقة بالنفس وسائر الأخلاق الحسنة".

فإنه يؤكد على تفاصيل الاخلاق ووجوب مراعاتها في الحياة الاجتماعية لانه تجعل من نمط الحياة الموذجا مريحا يحول الحياة في الارض الى جنة وان تضاءلت الفرص المادية.

كما ويبين سماحته ان الخطوة الاولى في تكريس الرحمة والمبادئ الاخلاقية والمعنوية تبدأمن تحلى الحكام والمسؤولين بها اذ يضيف قائلا: " والأخلاق والمعنوية حتماً، لا تتحقّقان عن طريق الأوامر والنواهي، وعليه، لا يمكن للحكومات تحقيقها عن طريق القوة القهرية، لكن عليها هي أولاً أن تتحلَّى بالسِّيَر والسلوكيات الأخلاقية والمعنوية، وثانياً عليها أن تهتَّىء الأرضية لإشاعتها وترويجها في المجتمع، وأن تتيح الفرص للمؤسسات الاجتماعية للعمل على هذا الموضوع، وتمد لها يد العون".

https://arabic.khamenei.ir/news/4400

ولقد نهضت السيدة الزهراء عليها بهذه المسؤلية جيدا باعتباره ابنة نبي الامة وابنت رئيسها فكانت عليه قدوة في التأسيس لمجتمع فاضل يتحلى بالاخلاق الفاضلة وبالرحمة؛

فقد عرف عن السيدة الزهراء رحمتها وايثارها على نفسها، اذ يروى انها كانت تقف للصلاة حتى تتورم قدماها ثم تدعو للناس وتترك نفسها قالة الجارثم الدار

فمن المعارف الفاطمية مسئلة مساعدة الاخرين.. فعندما يسالها ولدها لماذا في دعائك تدعين للاخرين فقط؟ فتجيب حينها قائلة: «يا بُزَيَّ الجارَثُمَّ الدّار»

اذ نتعلم منها على درسا وهو تحمل مسؤولية المجتمع، وكذا في قضية المسكين واليتيم والاسير

اذ انزل الله تعالى فيها سورة هل اتي ويتحدث فيها خلال ١٧ او ١٨ اية ليخلد هذه الحادثة "وَيُطعِمونَ الطَّعامَ عَلىٰ حُبِّه! مِسكينًا وَيَتيمًا وَاسيرًا \* إِنَّا نُطعِمُكُم لِوَجِهِ الله".

فهذه الحادثة هي حادثة نموذجية، نعم فهنا حيث يصبر هؤلاء العظماء على الجوع ويؤثرون على انفسهم اليتيم والمسكين والاسير؛ كان بامكان السيدة الزهراء المله ان توكل المسؤولية للحكومة.

الا ان وظيفة الحكومة لا تنفي مسؤولية المجتمع، فالناس في المجتمع مسؤولون بما للكلمة من معنى بان يساعد بعضهم بعضا، ماديا وفكريا وبكافة انواع المساعدات؛ وهكذا، فهذا درس فاطمى، وهذه المعرفة من المعارف الفاطمية.

راجع: كلام القائد بتاريخ.١٣٩٨/١١/١٣٩

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=1470-

### ٥. الخلاصة واهم النتائج:

ان غط الحياة الاسلامي يحتل في بيان القائد الخامني للخطوة الثانية للثورة مكانة هامة بحيث مثل احد الوصايا الاساسية السبعة في النهوض بالثورة الى مرحلة صنع الحضارة الاسلامية المتكاملة.

كما وان حياة السيدة الزهراء عليها تشكل في بيانات السيد القائد دام ظله نقطة ارتكاز اساسية كونها وبحسب بيانات القائد تمثب سيدة نساء الجنة اللواتي منهن من كانتا مثالا لجميع المؤمنين من الرجال والنساء.

ولقد بحثنا في هذه المقال مباني غط الحياة الاسلامي وفقا لحياة السيدة الزهراء عليها وذلك من خلال الاستاد الى تفاسير القران الكريم وامهات الحديث.

حيث توصلنا الى نتائج مهمة نلخصها بالتالي:

ان النمط في اللغة العربية يعني الطريقة والمذهب والصنف والضرب اي النوع وتعني اصطلاحا النسق، الاسلوب، النظام، الترتيب، الطراز.

ان مفهوم نمط الحياة وان كان جديدا في اصطلاحه الا انه يعد من اهم اولويات الاسلام

قرانا وسيرة، فالاسلام ومنذ اكثر من اربعة عشر قرن اخذ على عاتقه تبيين حدود الصواب من الخطأ في سلوكيات الفرد والمجتمع، وتدخل في ادق تفاصيل الحياة البشرية على هذا الكوكب، ورسم حودو السعادة والكمال في علاقة الانسان مع ربه ومع نفسه ومع الناس والدنيا، وقد حدد لنا القران الكريم والسنة الشريفة أطر كلية حدد فيها اسلوب حياتنا الذي يجب علينا تشكيله ورسم ملامحه وفقا لهذا الاطار الكلي، فمفهوم نمط الحياة الاسلامي يعني أسلوب الانسان في تأمين حاجياته الفردية والاجتماعية على الصعيد المادي والروحي، وطريقة تعامله مع نفسه ومع خالقه ومع الناس ومع الدنيا من حوله، وينبغي في تلك المعاملات ان تكون اختيارية وثابتة في اطار محدد لا متغيرة وليست منطلقة من الاجبار.

ان المباني في اللغة تعنى الاساس الذي تبنى عليه القواعد للتشييد والبناء في الامور المادية والمعنوية المجازية، وهي في الاصطلاح تعنى تلك الافتراضات التي تؤسس لاي نمط حياة، والقواعد الاساسية التي تقوم عليها اركان ذلك النمط، وتتمثل في مجموعة من الفرضيات الاساسية والمعتقدات الدينية والعلمية فالرؤية الكونية تعتبر قاعدة اساسية ومبنى اساسي في غط الحياة بشكل علم وبالاخص على صعيد المواطنة والاجتماع.

١. الرؤية الكونية، ٢. مبنى العقلانية ومراعاة الفطرة ٣. مبنى الهادفية والغائية ٢. مبنى الاعتدال والموازنة ٥. مبنى الاخلاقيات والرحمة.

#### مصادر البحث:

- ١. القران الكريم
- ٢. ابن بابويه، محمد بن على، من لا يحضره الفقيه، مصحح: غفاري على اكبر، دفتر انتشارات اسلامي وابسته به جامعة مدرسين حوزة غلمية قم، قم ١٤١٣ق.
- ٣. ابن حيون، نعمان بن محمد مغربي، شرح الأخبار في فضائل الأئمة الأطهار التي \_ قم، حاب: اول، ۱۴۰۹ق.
- ۴. ابن فارس، احمد، معجم مقاييس اللغة، المحقق: عبد السلام محمد هارون، الناشر: دار الفكر، ١٩٧٩م.
- ٥. احمدي ميانجي، عبي، مكاتيب الائمة المنظير، المصحح: فرجي مجتبي، الناشر: دار الحديث، قم، ۱۴۲۶ق.
  - ٤. ادلر، الفريد، معنى الحياة، ترجمة: عادل نجيب بشرى، المجلس الاعلى للثقافة، ٢٠٠٥،
- ٧.الزاملي، بلاسم عزيز شبيب، الجهد الاصولي عند العلامة الحلى دراسة تطبيقية في الفقه مباني المختلف انموذجا، العتبة العلوية المقدسة العراق النجف، ١٤٣٢ه
  - ٨. الشريف الرضي، محمد بن حسين، نهج البلاغة "للصبحي، صالح"، الناشر: هجرت، قم، ١٤١٤ق.
- ٩. الطباطبائي، محمد حسين، الميزان في تفسير القران، مؤسسة الاعلمي للمطبوعات، لبنان بيروت، بدون تا.
- ١٠. الطوسي، محمد بن الحسن، الامالي للطوسي، . محقق، مؤسسة البعثة، الناشر دار الثقافة، قم، ., 31414
- ١١. العياشي، محمد بن مسعود، تفسير العياشي، تحقيق رسول محلاتي، . المطبعة العلمية تهران ١٣٨٠ش
- ١٢. الفيروز ابادي، محمد بن يعقوب، القاموس المحيط، تحقيق: مكتب تحقيق التراث في مؤسسة الرسالة، الناشر: مؤسسة الرسالة، بيروت لبنان الطبعة الثامنة، ٢٠٠٥م.
  - ١٣. الفيومي، احمد بن محمد، المصباح المنير، منسورات دار الرضي. بدون نا بون تا.
  - ١٤. القمى، على ابن ابراهيم، تفسير القمى، المصحح: الموسوى الجزائري، دار الكتاب، قم ١٤٠٤.
    - ١٥. القمى، الشيخ عباس، مفاتيح الجنان، مؤسسة انصاريان، الطبعة الرابعة عشرة، ٢٠١٠م.
      - ١٤. العتابي، ليث عبد الحسين، المدخل الى القواعد القرانية، دار الولاء، لبنان، ١٤٣٧ق.

- ١٧. مالك بن نبي، القضايا الكبرى، مشكلة المفهومية، دار الفكر، الجزائر، ١٩٩١م.
  - ١٨. المسعودي، محمد فاضل، الاسرار الفاطمية بدون تا، بدون نا.
- 19. المجلسي، محمد باقر، مراة العقول في شرح اخبار ال الرسول ص، المحقق: رسول محلاتي، هاشم، دار الكتب الاسلامية، طهران ١٤٨٤ق.
- ٢٠. مصطفى، ابراهيم واخرون، المعجم الوسيط، مكتبة الشروق الدولية، مجمع اللغى العربية، مصر الطبعة الخامسة، ٢٠١١م.
- ١٢. المطهري، مرتضى، الرؤية الكونية التوحيدية، ت: الخاقاني، الناشر: معاونية العلاقات الدولية في منظمة الاعلام الاسلامي/الطبعة الثانية م.١٩٨٩
- ۲۲. مطهري، مرتضى، مجموعة اثار استاد شهيد مطهري، ناشر: صدرا، قم ايران، چاب هشتم، ۱۳۷۲ش.
- ٢٣. المفيد، محمد بن محمد، الامالي للمفيد، المصحح: استاد ولي، الناشر: كنطره شيخ مفيد، قم، ١٤١٣ق.
- ٢٢. مكارم الشيرازي، ناصر، الامثل في تفسير كتاب الله المنزل، الناشر: مدرسة الامام على ابن ابي
   طالب ﷺ، قم، ١٤٢١ق،
  - ٢٥. منسوب للامام الصادق ع، مصباح الشريعة، الناشر: الاعلمي، بيروت، ١٤٠٠ق.
  - ٢٤.مهدوي كني، سعيد، الدين ونمط الحياة، جامعة الامام الصادق، طهران، بدون تا
- ٧٧. الميبدي، فاكر، قواعد التفسير لدى الشيعة والسنة، نشر، المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الاسلامية، مركز التحقيق والدراسات العلمية، ، ١٤٢٨ ه
- ١٨. النوري، حسين بن محمد تقي، مستدرك الوسائل ومستنبط المسائل، المحقق: مؤسسة ال البيت الميلاء، الناشر: مؤسسة ال البيت الميلاء، قم، ١٤٠٨ق.
- ٢٩. الواسطي الزبيدي، مرتضى الحسيني، تاج العروس من جواهر القاموس، دار الفكر بيروت، ١٤١٢ق.،
  - ٣٠. ورام، ورام بن ابي فراس، مجموعة ورام، النشر: مكتبة فقيه، قم ١٤١٠ق.

المقالات:

٣١. كريم راجي، ايناس، ٩ شوال ١٩٤١ه، ٣٠ حزيران٢٠٢٠م مفهوم المباني عند المعاصرين اشكالية تحديد المصطلح."مجلة كلية العلوم الاسلامية" العدد ٤٢. ص٣٥٨

٣٢. حسن ملكاوي، فتحي: ٢٠٠۶، رؤية العالم عند الإسلاميين، "مجلة إسلامية المعرفة"، العدد ٢٥، السنة ١١،

۳۳. قهرماني نزاد شايق، شاسق، بهاء الدين، تابستان ۱۳۹۴ش زندگی وسيره حضرت زهرا س به عنوان الگوی سبک زندگی"راهبرد اجتماعی فرهنگی شماره ۱۵.

المواقع الالكترونية:

٣٤. في مفهوم الرؤية الكونية وضرورة مفهمة المعرفة المؤهلة نضريا، بقلم الحاج اوحمنه دواق قسم الدراسات الحديثة

https://www.mominoun.com/articles/%D9%81%D9%8A

۳۵. سبک زندگی در جهان بینی دینی و مادی

https://www.tasnimnews.com/fa/news/1393/05/28/46463

٣٤. زندگي وسيره حضرت زهراس به عنوان الگوي سبک زندگي

https://hawzah.net/fa/Article/View/98860

٣٧. اساليب الحياة عند ادلر

https://www.almrsal.com/post/909618

٣٨. مفهوم المباني عند المعاصرين

https://jcois.uobaghdad.edu.iq/index.php/2075 \_ 8626/article/view/669 . كلام القائد فارسي . ٣٩.كلام القائد فارسي .

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=2633

۴۰.کلام القائد فارسي

https://farsi.khamenei.ir/newspart-index?tid=1470

٤١. بيان القائد للخطوة الثانية للثورة

https://arabic.khamenei.ir/news/4400

# المبادئ الأساسية الثلاثة للسلام العالمي في نظر الإمام على الناه

فدا حسين الحليمي (باكستان)

التمهيد

إن فلسفة الحياة الإجتماعية والفردية في المجتمع تقوم على أساس السلام والأخوّة، ومن هذا المنطلق نجد رسالة السلام في القرآن وفي سيرة أمير المؤمنين الإمام علي عليه السلام في القرآن وفي سيرة أمير المؤمنين الإمام علي عليه السلام في القرآن وفي سيرة أمير المؤمنين الإمام على عليه السلام في القرآن وفي سيرة أمير المؤمنين الإمام على عليه السلام في القرآن وفي سيرة أمير المؤمنين الإمام على المؤلفة ال

في القرآن الكريم وفي أحاديث أمير المؤمنين الله مناك ثلاثة مبادئ ذهبية لإحلال السلام بين مختلف البلدان والأمم والمجتمعات، وهي في غاية الأهمية، فهي عبارة:

إحترام حقوق الإنسان، وإحترام شخصية الآخرين، وقبول حقوق الآخرين؛ وهي مبادئ يمكن، إذا تم الالتزام بها، أن تضع الأساس للأمن والرفاهية والسلام الدائم في المجتمعات البشرية.

يدعو الإسلام البشر جميعًا إلى المصالحة والسلام، وفي هذا يرى بقاء الإنسانية، وهو دليل على قدرة الإسلام وسعته على الرغم من كل اختلافاته، فإنه يدعو أهل الكتاب إلى الوحدة والتضامن على أساس كلمة واحدة فقط. في الإسلام الحرب ضرورية عندما يضيع مجد الإسلام في أيدي الأعداء ويريد العدو تدمير الإسلام ويسعى لتحقيق هذا الغرض فقط.

<sup>1.</sup> الدكتوراه في التفسير و علوم القرآن والاستاذ في جامعة المصطفى العالميّة و جامعة آل البيت 786@yahoo.com.

٢. ان هذا المقال للباحث الشهير حجة الإسلام والمسلمين الدكتور محمد يعقوب البشوي من فضلاء الباكستان
 في التفسير التطبيقي و عضو اللجنة العلمية في علوم القرآن و الحديث في الجامعة المصطفى العالمية bashovi786@yahoo.com

الكلمات المفتاحية: القرآن الكريم، الإمام علي، المبادئ الذهبية الثلاثة، السلام، المصالحة، احترام حقوق الإنسان، احترام الشخصية، إعطاء الآخرين حق الحياة.

#### المقدمه

من مبادئ الإسلام الدائمة إقامة حياة سلمية يسودها السلام بين جميع البشر، ولا سيما داخل المجتمع الإسلامي، لأن الإسلام دين سلام وأمن، ولا يعترف بالظلم والعدوان على أي أمة كانت، وكل الجهود الإسلام هو خلق السلام والنظام في المجتمع.

# معرفة أهم المفاهيم

سأراجع هنا معنى السلام من حيث أقوال وشروط في القرآن الكريم وفي كلمات أمير المؤمنين الإمام على عليه إ

الصلح لغةً: الصلح كلمة عربية، مشتقة من أصل مُصالحة أو مَصالحة من باب المفاعلة، ومعناها الحرفي المصالحة والمصالحة (عميد، فرهنگ عميد، ص١٤٢٧).

الصلح في الإصطلاح: تستخدم المصالحة عمومًا في معنيين: (جعفر، لنغرودي، ترمينالوسي للحقوق، ص٤٠٨) المعنى الأول هو السلام مقابل الحرب والصراع، وهو أحد القوانين الدولية الحالية. والمعنى الثاني هوتعريف السلام في الحقوق الفردية على مستوى المعاهدة.

ينشأ مفهوم الصلح عندما يكون من الضروري القتال هناك، ولكن الجهاد الإبتدائي والجهاد الدفاعي ومحاربة المتمردين إلزامية في زمن الإمام المعصوم الله ولكن مصلحة الإسلام والمسلمين تتطلب أن يوقع الإمام معصوم معاهدة سلام مع العدو، حيث يكون عدد المسلمين ضئيلاً اولا يستطيعون مواجهة العدو، أو يتركون الحرب للوصول إلى السلطة، أو على أمل أن يتحول الطرف الآخر إلى الإسلام ويصبح مسلمين نعم إذا لم يكن الأمر كذلك فإقامة السلام لا يجوز. (محقق حلى، شرائع الإسلام، كتاب الجهاد نقلا عن كتاب (مجموعة أعمال الشهيد المطهري)، المجلد ۱۶، ص۶۲۸).

# الصلح في القرآن وفي توجيهات الإمام على السلا

في القرآن وأحاديث أمير المؤمنين على الله ، تم وضع ثلاثة مبادئ لإرساء أسس السلام بين الأمم، ومن خلال تطبيق هذه المبادئ يمكننا تحقيق السلام الدائم في شتى المجتمعات

الإسلاميّة وفي المجتمعات غيرالإسلامية.

وفي هذا المقال، نقف على معنى الصلح بأن نحيا حياة المصالحة، وهذا ما أكده القرآن وأهل البيت النام النام

لا يدعو القرآن إلى العدالة في المجتمع الإسلامي فحسب، بل يأمر أيضًا بالعدالة مع غير المسلمين؛ حيث يقول الله: لا يَنْهَاكُمُ اللهُ عَنِ الَّذِينَ لَمْ يُقاتِلُوكُمْ فِي الدِّينِ وَ لَمْ يُخْرِجُوكُمْ مِنْ دِيارِكُمْ أَنْ تَبَرُّوهُمْ وَ تُقْسِطُوا إِلَيْهِمْ إِنَّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطين» (ممتحنه، ٨) فهده الآية المباركة تتحدث عن حماية حقوق الأقلية غير المسلمة وحسن معاملتها؛ وهي طبقة محايدة في المجتمع لا ينبغي اضطهادها.

وكذلك يوجد حكم واضح حول أهل الكتاب في القرآن؛ حيث يقول الله عزوجل: وَ لا تُجُادِلُوا أَهْلَ الْكِتابِ إِلاَّ بِالَّذِي أُمْزِلَ إِلَيْنا وَ تُجَادِلُوا أَهْلَ الْكِتابِ إِلاَّ بِالَّذِي أَمْزِلَ إِلاَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْهُمْ وَ قُولُوا آمَنَّا بِالَّذِي أُمْزِلَ إِلَيْنا وَ أُمُنْلِمُون \* (العنكبوت: ۴۶).

وقد جاء في الآية بوضوح أنه في أوقات الخلاف يجب أن يكون هناك قانون هو مصدر سلطة للجميع. ويجب على الجميع إلى التحدث مع بعضهم البعض من خلال الدليل والبرهان، ملتزما حول محوريّة التوحيد والعبويّة لله تعالى؛ حيث يقول الله تعالى: قُل يا أَهلَ الكِتابِ تَعالَوا إلىٰ كَلِمَةٍ سَواءٍ بَينَنا وَبَينَكُم أَلَا نَعبُدَ إِلَّا اللهَ وَلا نُشرِكَ بِهِ شَيئًا وَلا يَتَّخِذَ بَعضُنا بَعضًا أَربابًا مِن دونِ اللهِ فَإِن تَوَلَّوا فَقولُوا اشهَدوا بأَنّا مُسلِمونَ» (آل عمران، ٤٢)

لقد جعل الإسلام السلام والمصالحة المبادأ الأساسية، وطالب من جميع أهل الكتاب على أساس قضية واحدة، بتوحيد بالوحدة (ونبذ الخلاف)؛ ولا يمكن التغلب على جميع الخلافات الداخلية إلا عندما يكون خير الآخرين مرئيًا للإنسان؛ ويمكن أن يقضي على الظلم من المجتمع من خلال البناء على أرضية مشتركة والصفة المشتركة.

يقدم الإسلام أفضل صيغة لسلام عالمي يقوم على الاحترام المتبادل، والمصالحة تقوم على المبدأ الأول، بل و حتى يدعو جميع أهل الكتاب إلى الاتحاد في محور قضية واحدة حتى لا يتخلص المجتمع من لعنة التعصب وفقدان التحمل الطرف الآخر.

وكذلك بالنسبة للمجتمع المسلم نفسه، يقدم الإسلام صيغة أخرى جيدة جدًا وهي مبدأ "الأخوة"، بحيث تقوم العلاقات بين المجتمع الإسلامي على أساس الأخوة وبالطريقة، يجب أن تقوم علاقات المجتمع المسلم على الثقة المتبادلة وحتى ينشأ مجتمعاً سالماً، ومهتماً (للآخرين)، والذي يصبح قادراً على أن يدرب المجتمع الإسلامية بطريقة سلمية؛ وإلى هذا أشارة إليه قوله تعالى: إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ أَخَوَيْكُمْ وَ اتَّقُوا اللَّهَ لَعَلَّكُمْ تُرْحَمُون \* (حجرات: ١٠)

إن المصالحة بين البشر، وإيجاد التفاهم المشترك في المجتمع، وإرساء السلام بين مختلف الدول والأمم، هي علامة على التقوى والخوف من الله، وهي صفة من صفات الأتقياء، وبسبب هذا العمل، فإن رحمة الله الخاصة تغطّهم.

كلمات الإمام على على الله تؤكد على السلام كثيرا؛ أمير المؤمنين الله كتب رسالةً إلى مالك أشتر وأوصى له فيها قائلاً: وَلاَ تَدْفَعَنَّ صُلْحاً دَعَاكَ إِلَيْهِ عَدُوِّكَ وَللَّهِ فِيهِ رِضًا» (المجلسي، بحارالانوار، ج٣٣، ص٤٠٠).

وأوصى أمير المؤمنين عليه أبنائه الإمام الحسن عليه والإمام الحسين عليه وغيرهما من الأقارب والمؤمنين الأعزاء، مؤكداً أن الإصلاح بين الناس يجب أن تكون له الأولوية الأولى في حياتهم؛ حيث قال: اوصِيكُمَا وَ جَمِيعَ وَلَدِى وَأَهْلِي وَمَنْ بَلَغَهُ كِتَابِي بِتَقْوَى اللهِ و نَظْمٍ أُمْرِكُم و صلاح ذات بينكم» (فيض الاسلام، نهج البلاغه، الرسالة ۵۳).

سر الإصلاح الاجتماعي أوفساده يكمن في التقيد بهذه المبادئ الثلاثة المهمة وعدم احترامها.

# المبادئ الذهبية الثلاثة للسلام

في مجتمع ما، يؤدي انتهاك حقوق الآخرين وعدم احترام شخصية الآخرين وحرمان الآخرين من حقهم في الحياة إلى حدوث الشرور الإجتماعي، مثل هذا المجتمع الذّي يحل فيه الفساد و والتمرد محل العدالة؛ لن يكون أقل من جحيم؛ نعم إذا تم احترام حقوق وشخصية الآخرين ويحترم حق الآخرين في الحياة في مجتمع ما، فعندئذ ستتم رعاية الإنسانية في ذلك المجتمع وسنكون مؤهلين لأن نُدعى بشراً؛ وليسود السلام والنظام في هذا المجتمع، ويكون هذا

المجتمع مستقرًا من جميع النواحي، لذلك من الضروري للثورة الاجتماعية أن تفهم المبادئ الذهبية الثلاثة للسلام من وجهة نظر الإسلام؛ فهي

١. احترام حقوق الإنسان ٢. احترام شخصية الآخرين. ٣. منح الآخرين الحق في الحياة.

### ١. احترام حقوق الإنسان

لقد التزم الإمام على الله بهذا المبدأ الإنساني المهم طوال حياته الطيّبة، حتى خلال فترة خلافته الظاهرة؛ أمر حكام حكومته بالالتزام الصارم بهذا المبدأ، لقد رفع مستوى الإنسانية في مدّة حكمه القصير ولم تسمح لأي شخص بإضطهاد الآخرين، كما اعترض عقيل شقيقه على عدالة على الله مرة واحدة وقال: «فتجعلني و أسود في المدينة سواء. فقال: اجلس ما كان هاهنا أحد يتكلم غيرك و ما فضلك عليه إلا بسابقة أو تقوى. (فقه الصادق، روحاني، ج١٣، ص١٤٥) هل ستجعلونني مع السود متساوين في المدينة، أي هل ستمنحوننا حقوقًا متساوية؟ قال: اجلس هنا، ما من أحد يتكلم هنا سواك، ولا أحد يتكلم في حصّة طرف الآخر؟ الصدقة ليست لك، بل للسابقين في الدين والتقوى؛ وما هو تفوقك فيها؟ ولا تتفوق عليها إلا إذا كان هناك تفوق فهو تفوق للأسبقية في الإسلام والتقوى، أي أن الخزينة تقسم بالتساوي، ولا فرق بين أخى الحاكم والأمين وبين الرجل الأسود المدني، هذا هو أعلى مثال على احترام واحترام الإنسان ورعاية حقوقهم، فإذا كان الحاكم عادلاً، فسيتحرك المجتمع تلقائيًا نحو العدالة، وإلى هذا يشير ويقو: صِنْفَانِ مِنْ أُمَّتِي إِذَا صَلَحَا صَلَحَتْ أُمَّتِي وَ إِذَا فَسَدَا فَسَدَتْ أُمَّتِي قِيلَ يَا رَسُولَ اللهِ وَ مَنْ هُمَا قَالَ الْفُقَهَاءُ وَ الْأُمَرَاءُ (المجلسي، بحار الأنوار، المجلد ٢، ص ٤٩). وكذلك فإن تغيير الحاكم سيغير الناس تلقائيًا. يسير الناس في المجتمع على ما يسير عليه الحاكم (: «الناس على دين ملوكهم) نهج البلاغة: (فرهنگ كوثر ١٣٧۶ رقم ١٢).

إذا لم تنتهك الحقوق المالية للأفراد في المجتمع، وتحترم حقوق الدول والحكومات، فلن تحدث هناك حرب في ذلك المجتمع، مثل هذا المجتمع سوف يتجه نحو العدالة.

إن احترام حقوق الإنسان (التي يستخدمها الغربيون اليوم للتأثير على الآخرين) هو في الأساس أحد المبادئ الحتميّة للإسلام التي لا تتزعزع، والتي يسميها القرآن الكريم ب (الكرامة) حيث يقول الله تعالى: وَ لَقَدْ كَرَّمْنا بَنِي آدَمَ وَ حَمَلْناهُمْ فِي الْبَرِّ وَ الْبَحْرِ وَ رَزْقْناهُمْ مِنَ الطَّيّباتِ وَ فَضَّلْناهُمْ عَلَى كَثيرِ مِمَّنْ خَلَقْنا تَفْضيلاً (اسراء: 70)

ففي هذه الآية المباركة، جعل الله الإنسان عزيزًا ومشرفًا، وأعطاه تفوقًا على غيره من المخلوقات و الله عزوجل بنفخ روحه في الإنسان أكرمه وإحترمه بذلك، حيث يقول الله تعالى: فَإِذا سَوَّيْتُهُ وَ نَفَخْتُ فيهِ مِنْ رُوحى فَقَعُوا لَهُ ساجدين (ص: ٧٧)

الإنسان هو حامل الروح الإلهي ولهذا صار المسجد للملائكة وأمرالملائكة جميعًا بالسجود أمام مكانة الإنسانية العظيمة، ومن لم يحترم الإنسان ضل وأبتعد من باب رحمة الله، وهذا ما أشارة إليه قوله تعالى: قالَ أَ رَأَيْتَكَ هذَا الَّذي كَرَّمْتَ عَلَيَّ لَئِنْ أَخَّرْتَنِ إِلَى يَوْم الْقِيامَةِ لَأَحْتَنِكَنَّ ذُرَّيَّتُهُ إِلاَّ قَلِيلاً (الأسراء: ٤٢)

لقد كان الشيطان أول من إنتهك حقوق الإنسان، ولم يكن يعلم أن للإنسان منزلة الخلافة الإلهية، حيث يقول الله: وَ إِذْ قَالَ رَبُّكَ لِلْمَلائِكَةِ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَليفَةً (البقرة: ٣٠) وأنّه يحمل العلم الإلهي، حيث يقول الله: وَ عَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلُّها (البقرة: ٣١)

يجب أن يؤخذ في الاعتبار شرف الإنسان واحترامه، لكن الشيطان هو أول من لم يحترم الإنسان وإننتهك حقوقه، حيث يقول الله عزوجلّ: وَ إِذْ قُلْنا لِلْمَلائِكَةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ فَسَجَدُوا إلاَّ إِبْلِيسَ أَبِي وَ اسْتَكْبَرَ وَ كانَ مِنَ الْكافِرين (القرة: ٣٢) ولهذا قد وقع حرباً بين الإنسان والشيطان لا نهاية لها وتستمر إلى يوم الدين، وهي حرب خطيرة للغاية وليست حرب مادّى وبالسلاح، بل هي حرب باردة وغير مرئيّة التي ستعرف بالعلامات وستهزم العدو بالبصيرة.

أمير المؤمنين على الله يذكر هذه الحادثة ويرى بأنّ سجدة آدم الله كان سببها احترام إنسانيّة الإنسان؛ حيث يقول: وَ اسْتَأْدَى اللهُ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى الْمُلائِكَةَ وَدِيعَتَهُ لَدَيْهِمْ وَ عَهْدَ وَصِيَّتِهِ إِلَيْهِمْ فِي الْإِذْعَانِ بِالسُّجُودِ لَهُ وَ الْخُنُوعِ لِتَكْرِمَتِهِ فَقَالَ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى اسْجُدُوا لآِدَمَ فَسَجَدُوا إِلَّا إِبْلِيسَ وَ قَبِيلَهُ اعْتَرَوْهُمُ الْحَمِيَّةُ وَ غَلَبَتْ عَلَيْهِمُ الشِّقْوَةُ (المجلسي، بحارالانوار، ج١١، ص۹۷).

فيجب على الإنسان أن يحرص على احترام وكرامة بعضه البعض من خلال السلام

والصلح حيث يقول الله: يا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقْناكُمْ مِنْ ذَكَرِوَ أُنْثِي وَجَعَلْناكُمْ شُعُوباً وَقَبائِلَ لِتَعارَفُوا إِنَّ أَكْرَمَكُمْ عِنْدَ اللهِ أَتْقاكُمْ إِنَّ اللهَ عَليمٌ خَبيرٌ (الحجرات، ١٣).

يرتبط احترام الإنسان وشرفه بتقواه وخوفه من الله؛ فكلما زاد خوف الإنسان من الله، زاد قدرة الإنسان على تجنب من المعاصى، وكلما زاد إجتناب الإنسان من السوء، كلما اقترب من الله تعالى؛ وسيزداد شرفه الإجتماعي.

#### ٢. احترام الشخصية

إن احترام شخصية الآخرين يمكن أن يمنع النزاعات بين الأفراد والدول، ويمكن أن يساعد هذا المبدأ في جعل المجتمع مجتمعًا أفضل ومثاليًا ويدفعه نحو مدينة فاضلة.

الاحترام الحقيق للإنسان هو في تقواه، فكلما اقترب الإنسان من الله؛ زاد الله كرمته؛ وطالما بقى مبدأ كرامة الإنسان في المجتمع، يكون هناك سلام وأمن؛ ويعتبر الإمام على الله أن هذا المبدأ هو احترام الإنسان نفسه، واحترام لإنسانيّته. ويرى بأنّ الحفاظ على احترام الإنسان مبدأ في يد الإنسان، ويضيف حتى يتوّجه الناس إلى هذه الحقيقة قائلاً؛ لا تكن عبد غيرك وقد جعلك الله حراً» (نهج البلاغة، فيض الاسلام، الخطبه ٢٧).

العبودية تتعارض مع كرامة الإنسان، لذلك من المهم ألا تسود فكرة العبودية في المجتمع؛ للبشر بعنوان أنة انسان يجب الحفاظ على إحترامه في المجتمع؛ وهذا ما نجد في سيرة أمير المؤمنين؛ حيث ورد عنه: خَرَجَ أَمِيرُالْمُؤْمِنِينَ لِمُثَلِّ عَلَى أَصْحَابِهِ وَهُوَرَاكِبٌ فَمَشَوْا خَلْفَهُ فَالْتَفَتَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ لَكُمْ حَاجَةٌ فَقَالُوا لَا يَاأَمِيرَالْنُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّا نُحِبُّ أَنْ غَشِي مَعَكَ فَقَالَ لَهُمُ انْصَرفُوا فَإِنَّ مَشْىَ الْمَاشِي مَعَ الرَّاكِب مَفْسَدَةٌ لِلرَّاكِب وَمَذَلَّةٌ لِلْمَاشِي (المجلسي، بحرالانوار، ج١، ص٣) والمشى على صهوة الجواد يؤدي إلى انحراف الفارس وضلاله وهو إذلال المؤمن، لأن البشر سواسية؛ وقد أشار الإمام على الله في رسالته إلى مالك الأشتر بصفته والياً للمصر إلى هذه الحقيقة؛ قائلاً: وَ لَا تَكُونَنَّ عَلَيْهِمْ سَبُعاً ضَارِياً تَغْتَنِمْ أَكْلَهُمْ فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ إِمَّا أَخْ لَكَ فِي الدِّينِ وَإِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الْخَلْق (المجلسي، بحرالانوار، ج١، ص٢) ففي كلتا الحالتين، يبقي احترام الفرد واحترام شخصيته أمرًا ضروريًا. في عهد الإمام على الميلا كان هناك احترام متبادل ومساواة بين جميع الناس؛ لم يضطهد أحداً في عهد الإمام، فلما علمه أن ناهبي جيش معاوية قد اعتدوا على الناس ونزع مجوهرات النساء بالإهانة، فغضب جدا وقال: لَقَدْ بَلَغَنِي أَنَّهُ كَانَ الرَّجُلُ مِنْ أَهْلِ الشَّام يَدْخُلُ عَلَى الْمُؤأَةِ الْنُسْلِمَةِ وَ الْنُعَاهَدَةِ فَيَنْتَزعُ أَحْجَاهُمًا وَ رُعْثَهُمَا، ... فَلَوْ أَنَّ امْرَأَ مُسْلِماً مَاتَ مِنْ دُونِ هَذَا أَسَفاً، مَا كَانَ عِنْدِي فِيهِ مَلُوماً، بَلْ كَانَ عِنْدِي بِهِ جَدِيراً» (مجلسي، بحارالانوار، ج٣٣، ص١٤٣).

بغض النظر عن الدين والمذهب، فإن احترام مكانة المرء هو علامة على كونه إنسانًا، كأنة لا بديل عن احترام الإنسان وكرامته شياً: حيث يقول: وَ أَكْرِمْ نَفْسَكَ عَنْ كُلِّ دَنِيَّةٍ وَ إِنْ سَاقَتْكَ إِلَى رَغْبَةٍ فَإِنَّكَ لَنْ تَعْتَاضَ بِمَا تَبْذُلُ مِنْ نَفْسِكَ عِوْضاً وَلَا تَكُنْ عَبْدَ غَيْرِكَ وَقَدْ جَعَلَكَ اللهُ حُرّا (المجلسي، بحارالانوار، ج١، ص٢٣٤).

في ظل الحكم العادل لمولا أمير المؤمنين الله عاش الجميع في سلام وأمن، رغم أن أعداء الإسلام خاضوا ضده ثلاث حروب (الجمل، الصفين، النهروان) لكن تعامل الإمام على (ع مع جميع أفراد المجتمع بالعدل، ودعم المظلومين والضعفاء هو مظهر من مظاهر الشخصية الإلهية للإمام علط

فلما التقى الله برجل مسيحي معاق وتركه أهل المجتمع وشأنه؛ لم يستطع الله أن يراه في مثل هذه الحالة وأمر: أَبِي حَمْزَةَ عَنْ رَجُلِ بَلَغَ بِهِ أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ لِللَّا قَالَ: مَرَّ شَيْخٌ مَكْفُوفٌ كَبِيرٌ يَسْأَلُ فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ مَا هَذَا فَقَالُوا يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ قَالَ فَقَالَ أَمِيرُ الْمُؤْمِنِينَ اسْتَعْمَلْتُمُوهُ حَتَّى إِذَا كَبِرَ وَعَجَزَ مَنَعْتُمُوهُ أَنْفِقُوا عَلَيْهِ مِنْ بَيْتِ الْمُالِ (تهذيب الاحكام، ج۶، ص٢٩٢، ح٨١١) إذاً يجب احترام شخصية الآخرين، سواء كان ذلك على مستوى الفرديّ أم على مستوى الإجتماعيّ؛ وسواء كانت قرويّة أم كانت أهل المدينة. وهكذا فإن احترام بلد أو أمة أو مدرسة أمرحاسم لاستعادة السلام والمصالحة، فإذا ضاع هذا الاحترام، فهذه هي بداية الحرب والصراع ولا أحد يدرك عواقبها الخطيرة.

# ٣. منح حق الحياة للآخرين

فقبول حق الحياة السلمية للآخرين، ومنحهم الحق في العيش، سيؤدي إلى حياة

إن احترام شخصية الآخرين سواء أكان فردًا أم مجتمعًا أم مدينة أم بلدًا أم مدرسة فكرية أم أمة، يؤدي إلى السلام والوئام. إذا لم يؤخذ الاحترام المتبادل في مكان تندلع فيه الحرب والفتنة، فالله أعلم في هذا المجتمع ولا يعرف أين تنتهى هذه الحرب!.

أمير المؤمنين الإمام علي الله كان دائما يؤيد السلام وهذا الشيء يحظى بالأهمية في كلماته وسيرته ايضاً، وكان الله يتنع دائمًا عن إراقة دماء بالظلم؛ لأن الدم المظلوم يسلب السلطة ويغرقها؛ ومثل هذا الشخص سوف يسقط قريبًا في أحضان الموت ويعاني من العقاب الإلهي الذي لا ينقطع؛ وفي هذا الصدد، كان الله يرشد الناس باستمرار، حتى أكد هذه النقطة في رسالته الشهيرة إلى والي مصر، مالك الأشتر؛ حيث يقول: إِيَّاكَ وَالدِّماءَ وَسَفْكَهَا بِغَيْرِحِلِّهَا، فَإِنّهُ لِيْسَ شَيْءٌ أَذْنَي لِنِقْمَهٍ وَلا أَعْظَمُ لِتَبِعَهٍ، وَلا أَحْرَيبِزَوَ النِعْمَةِ، وَانْقِطَاع مُدّهٍ، مِنْ سَفْكِ الدِّمَاء بِغَيْرِحَقِهَا (المجلسي، بحارالانوار، ج٣٣، ص٤١١).

فني هذه الرسالة يأمر الله المالك بالامتناع عن سفك الدماء المحرمة، لأن هذا الفعل سيعجل بعذاب الله، وسيُقبض على الظالم في عذاب الله بسبب هذا الظلم والظلم سينتقم عنه، ويضيف الإمام الله إلى هذا مشيراً: وَاللهُ مُبْتَدِءُ بِاللهُكُمِ بَيْنَ الْعِبَادِ فِيْمَا تَسَافَكُوامِنَ الدِّمَاءِ يَوْمَ الْقِيَامَهِ (المجلسي، بحارالانوار، ج٣٣، ص٤١١).

فعلى الحاكم أن يتقي الله، وإذا استمر الحاكم في مخافة الله، فسيزدهر المجتمع ولن يظهر أي انعدام للأمان في هذا المجتمع، نعم تبدأ معظم الانتفاضات بالاغتيال الجائر للحكام ومن ثمّ تبتلع الدولة بأكملها، وواصل على الأمر نفسه مخاطبًا لمالك الاشتر فقال: فَلا تُقَوِّينَ سُلْطَانَكَ بِسَفْكِ دَمٍ حَرَامٍ، فَإِنَّ ذَالِكَ مِمَّا يُضْعِفُهُ وَيُوْهِنُهُ بَلْ يُزِيْلُهُ وَيَنْقُلُهُ، وَلاعُذْرَلَكَ عِنْدَاللهِ وَلاعِنْدِي فِي قَتْل الْعَمْدِ.

اليوم، بحاجة مأسّة لتعليق هذه الكلمات المؤثّرة لمولانا امير المؤمنين على على منازل الشخصيات المؤثرة المختلفة، وخاصة على منازل الطبقة الحاكمة مثل رئيس الوزراء، والرئيس الجمهوريّة، والوزراء، والمحافظين، وما إلى ذلك، كي يفهموا أنّه بإراقة الدماء الظالمة لاتتجزّر السلطة بل هذا سيؤدي إلى سقوط الحكومة، والدم الظالم يهز أسس الحكومة وسرعان ما يقضي على سلطة الحاكم.

ففي هذا الخطاب القصير، جسد أمير المؤمنين الإمام على الله ، حقوق الآخرين بوضوح؛ عنتهي البلاغة والفصاحة.

فإذا تم قبول حقوق الإنسان والاعتراف بها، فإنه سيضع حداً للحرب والنزاع لأن سوق الحرب ساخن في إغراء القوة والثروة والمصالح أكثر من غيرها، وفي مثل هذه الحالة، لا تؤخذ حقوق الآخرين في الاعتبار، ولكي تحصل على السلطة القصوى ولأجل توسع دائرة الحكم تزيل السلام والأمن عن المجتمع، وهذا الفعل يسبب الفتنة والفوضي، والمجتمع يرسم خريطة جهنم، والقرآن الكريم يعطى أمثلة عن فترات مختلفة ودول مختلفة، حتى لا يقع الجيل القادم في هذه الأخطاء ويهلك، حيث يقول الله عزوجل: أَلَمْ يَرَوْاْ كَمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُم مِّنَ ٱلْقُرُونِ أَتَّهُمْ إِلَيْهِمْ لَا يَرْجِعُونَ (يسين: ٣١).

وكذلك، بعض الدول كانت قوية جدًا من الناحية الاقتصادية، لكن ليس لها اليوم عنوان، حيث يقول الله: وَكُمْ أَهْلَكْنَا قَبْلَهُمْ مِنْ قَرْنِ هُمْ أَشَدٌّ مِنْهُمْ بَطْشًا فَنَقَّبُوا فِي الْبِلَادِ هَلْ مِنْ مَحِيص (ق: ٢٤) فالدين يسعى إلى بقاء الإنسان ويستخدم الوسائل الممكنة والمشروعة لإنقاذ الإنسان من الهلاك.

تذكروا: أنّ إعتبار حقوق الآخرين هي نظرية قرآنية خالصة التي تقود البشرية إلى حقيقة بأنه خلاص إنسان واحد يساوي بخلاص جميع البش؛ وهكذا قتل إنسان واحد يساوي بقتل جميع البشر؛ ومن أجل ذلكح يقول الله عزوجل: مِنْ أَجْل ذلِكَ كَتَبْنا عَلَى بَني إسْرائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ نَفْساً بِغَيْرِ نَفْس أَوْ فَسادٍ فِي الْأَرْضِ فَكَأَنَّا قَتَلَ النَّاسَ جَمِيعاً وَمَنْ أَحْياها فَكَأَنَّا أَحْيَا النَّاسَ جَميعا (المائده: ٣٢).

ويتضح بالوثائق الدينية على أن احترام حقوق الآخرين مبدأ قرآني يرسخ السلم والنظام في المجتمع، ويحمي المجتمع من الصراعات الوطنية والسياسية والثقافية والدينية والطائفية، ويضمن مستقبلاً آمناً ومزدهراً.

#### النتيجة

يجب أن تقوم الحياة الجماعيّة على المبادئ المصالحة والمفاهمة والاحترام المتبادل، والقرآن الكريم ينصّ على هذه الحقيقة وكلمات أمير المؤمنين على النصال النصر، وقد تبيّن في القرآن الكريم وفي كلمات امير المؤمنين معاً المبادئ الثلاثة المحددة لإحلال السلام بين مختلف الدول والبلدان والقبائل وفي الحياة الاجتماعية.

ويمكن حل العديد من المشكلات الاجتماعية إذا تم اتباع هذه المبادئ، وكما ورد في القرآن الكريم وفي كلمات أمير المؤمنين الميلاء أنه توجد هناك ثلاث قواعد ذهبية لإحلال السلام بين مختلف الدول والأمم والمجتمعات، وهي قواعد مهمة للغاية، فهي عبارة عن: احترام حقوق الإنسان، واحترام شخصية الآخرين، وقبول حقوق الآخرين، فهي مبادئ يمكن، إذا تم الالتزام بها، أن تضع الأساس للأمن والرفاهية والسلام الدائم في المجتمعات البشرية.

والإسلام يدعو جميع البشر إلى السلام والأمن حتى يدعو أهل الكتاب إلى نفس المحور واحد، ويدعو الإتفاف حول كلمة الحق.

لا يسمح الإسلام بالعدوان على أحد، ويسمح فقط بالحرب في وجه الفوضى في المجتمع وحماية مجد الإسلام من الأعداء، وإلا فإنه يعتبر قتل شخص واحد هو بمثابة قتل جميع البشر وخلاص شخص واحد يعادل خلاص الجميع البشر، لذلك المبدأ في الإسلام هو السلام، وإذا لم تكن هناك إمكانية للسلام، فإنه يسمح بالحرب بشكل محدود وبشروط خاصة.

المصادر والمراجع:

۴۲. القران الكريم.

٤٣. نهج البلاغة.

۴۴. الجعفري لانجرودي، محمد جعفر، مصطلحات القانون، مكتبة جانج الدنماركية، ١٩٨٧ش.

۴۵. الشيخ الطوسى، تهذيب الأحكام، دار الأضواء، بيروت ١٤٣٥ هـ ١٤٣٠.

۴۶. عمید، حسن، فرهنك عمید، منشورات أمیر كبیر، الطهران، ۱۹۸۳.

٤٧. فيض الإسلام، على نقى، نهج البلاغة، الطهران، بي تا، ١٣٥٤.

۴۸. المجلسي، محمد باقر، بحارالانوار، بيروت، بي تا، مؤسسة الوفاء.

۴٩. المطهري، مرتضى، مجموعة أعمال، منشورات صدرا، قم.

۵٠.الروحاني، السيد محمد صادق، فقه الصادق الله ، قم: دار الكتاب 1314.

۵۱. المهري، علامة سيد مصطفى، ظروف العمل من وجهة نظر نهج البلاغة (۴): فرهنك كوثر ١٣٧٤ رقم ۱۲.

https://www.leader.ir/fa https://wiki.ahlolbait.com

http://tadabbor.org

http://iemt.blogfa.com/post/699 https://karevansadeghiye.ir

https://zucela.governlearnmultiply.top

http://ensani.ir/fa/article https://fa.wikipedia.org http://www.imam-khomeini.ir http://ensani.ir/fa/article

# عقيدة ختم النبوة عند الميرزا غلام احمد القادياني (عرض و تحليل و نقد)

مصطفى على فخري (باكستان) ١

الخلاصة:

تنبأ الميرزا غلام أحمد القادياني قبيل القرن العشرين الميلادية في الهند بإيعاز من دولة البريطانيا المحتل آنذاک و أضل جمعا من المسلمين ولا زال هذه الحركة موجودة بإنتظام في كثير من الدول بإسم الأحمدية وبما أن عقيدة ختم النبوة على النبي الأكرم محمد على و سلّم عقيده قرآنية إسلامية مسلّمة و مجمع عليها عند جميع فرق المسلمين و ردُّ هذه العقيدة ملازم للإرتداد و الخروج عن دائرة الإسلام و دعوة القادياني مصداق لذلک، فاحتاج هذا المتنبي إلى توجيهها و تصحيح نبوته الجديدة فحاول محاولات زائفة في هذا السبيل و ملخص ما قام به عدة أمور:

منها: تفسيره و تاويله للآيات القرآنية الدالة على ختم النبوة (كالآية ۴۰ من سورة الأحزاب) بما يلائم و يساعد دعواه و إرائة نوع جديد من النبوة كالنبوة الظلّية، البروزية، المثلية و غيرها، و تفسير الآيات في ضوئه حتى يصحح نبوته مع الحفاظ على عقيدة ختم النبوة!.

منها: تلاعبه في بعض المفاهيم الإسلامية و القرآنية العامة المتواترة و تغييرها إلى ما يناسب مدعاه و تطبيقها على نفسه كنزول المسيح ع و المهدي في آخر الزمان فيطرح نفسه أنه هو المسيح و هو المهدي و يحاول أن يجعلهما شخصا واحدا.

منها: ادعاه بنزول الوحى و الإلهامات عليه من قبل الله عزوجل و كونه مبشرا و محدّثا، و

۱. (طالب مرحلة الدكتوراه في جامعة آل البيت ع، FAKHRI2012@GMAIL.COM).

كلما لم يجد دليلا و لو ضعيفا لإثبات مطلوبه أو صار محكوما في قضية يتمسك هذا الطريق و يقول الله قال لي كذا!. و إخباره عن مغيباتِ ستحصل في المستقبل تحديا لإثبات حقانيته و صحة نبوته وكون هذا الإنباء من قبل الله عزوجل بالوحى والالهام فلا يتخلف فإذا لم تتحقق فليس بنبي، و بالفعل كرارا و مرارا لم يتحقق هذه الإخبار في الخارج و بطلت نبوته و ثبت كذبه حسب تحدیه!.

و جميع ادلته قابلة للرد و النقاش و كثير من مؤلفي أهل السنة قاموا بذلك و لكن حصة الشيعة في ذلك قليل بينما التراث الغني الشيعي أولى بالإجابة عن إدعائات و أدلة هذا المتنبي الهندي و قمنا في هذا المقال بالإجابة عن أدلته و رد عقيدته مستلهما من القرآن الكريم و كلمات أهل البيت عليه وعلماء المذهب الحقة الإمامية.

و السؤال الأساسي لهذا المقال: ما هي عقيدة الميرزا غلام أحمد القادياني في ختم النبوة و ما هو الرد لها؟

الكلمات الأساسية: ختر النبوة، الميرزا غلام أحمد القادياني، المسيح، المهدي.

#### المقدمة:

الفرقة القاديانية التي ظهرت في القرن التاسع عشر في بلاد الهند على يد " الميرزا غلام احمد القادياني" بايعاز من الاحتلال الانجليزي لتضليل المسلمين و تشكيكهم في عقيدتهم و اسقاط فريضة الجهاد التي تدعوهم الى مقاومة المحتل و طرده من أراضي المسلمين.

وقد عرفت القاديانية بالعقائد الباطلة ألتي تتناقض مع أصول الاسلام و ما أجمع عليه المسلمون و إن أخطر ما تنادي به هذه الطائفة إبطال عقيدة ختم النبوة بالنبي محمد عليه و سلّم حيث ادعى الميرزا غلام احمد النبوة و أنه يوحى إليه و أنه لا يكتمل إسلام المرء إلا بالتصديق بنبوته و إتباع طائفته الضالة الخارجة عن الإسلام، و من عقائده الباطلة ادعاء كونه هو المسيح بن مريم و المهدي الموعود المنهي في التراث الاسلامي و غير الاسلامي بل ادعاؤه بكونه هو المنجي في آخر الزمان كما يعتقد به كثير من الاديان السماوية و غير السماوية.

و نظرا لخطر هذه الطائفة على المسلمين لا سيما الشباب منهم اردنا القاء الضوء على ما جاء به هذا المتنبي لا سيما في إدعائه للنبوة و ادعائه لكونه هو المسيح و المهدي و تعارضه للقرآن والسنة و ما اجمع عليه الامة لا سيما لتعارضه بما جاء به القرآن الكريم و أئمة الهدى من أهل بيت النبي على و سلم و علماء الشيعة الامامية الاثنا عشرية و لنري القارئ الكريم حقيقة دعوة هذا الخادع الضال عميل الانجليزالثعلب المكار، اول سلسلة الاستعمار، و إبطال أدلته التي يبدي به هو و أتباعه لاثبات هذه العقائد الفاسدة فنرتب البحث في أربعة مباحث:

المبحث الأول: في التعريف عن القادياني و القاديانية.

المبحث الثاني: في العرض و تحليل أدلة القادياني على إثبات نبوته و نقده.

المبحث الثالث: في العرض و التحليل و نقد إدعاء القادياني بكونه مسيحا.

المبحث الرابع: في العرض و التحليل و نقد إدعاء القادياني بكونه مهديا.

المبحث الأول: في التعريف عن القادياني و القاديانية.

الميرزا غلام احمد القادياني في سطور

ولد الميرزا غلام احمد حوالي سنة ١٨٣٩ م في مدينة قاديان إحدى مدن مقاطعة بنجاب

بالهند في بيت من البيوتات التي اشتهرت بخدمة سياسة الإنكليز الاستعمارية، وتحقيق مصالحهم البغيضة.

والد الميرزا غلام أحمد المتنبى:

الميرزا غلام مرتضى كان من أخلص أصدقاء الاحتلال الإنكليزي الذي فرض سيطرته تلك الايام على شبه القارة الهندية. و قد ذكر هذا المطلب الميرزا غلام أحمد بنفسه و اعتبره من جلائل الأعمال التي قام بها والده الميرزا غلام مرتضى لتثيت دعائم الحكم الإنكليزي في الهند فيقول:

"إن والدى الميرزا غلام مرتضى كان من الذين شرّفهم حاكم المقاطعة بتخصيص مقعد لهم في قصره خلال المناسبات الرسمية وكان والدى من الموالين المخلصين للحكومة الانكليزية وقد امدّ الحكومة السامية \_ اي الحكومة الانكليزية \_ خلال الثورة الكبرى التي قامت عام ١٨٥٧م بخمسين فرسا اشتراها من ماله الخاص و بخمسين فارس و كان هذا العون أكثر بكثير مما قي طاقته." (القادياني، التحفة القيصرية ١٨٩٧ - ١٤)

و يقول غلام احمد نفسه في موضع آخر: " لم تبخل عائلتي و لم تضن و لن تبخل ولن تضن بدماء أبنائها في خدمة مصالح الحكومة الإنكليزية أبدا" (القادياني \_ ترياق القلوب١٩٠٢ \_ ١٥)

و في مقام آخر يقول لسلوكه مسلك أبيه الوفي للمحتل المكار المستكبر الإنكليز: " لقد قضيتُ معظم عمري في تأييد الحكومة الانجليزية و مؤازرتها و قد الفت في منع الجهاد و وجوب طاعة أولى الامر الإنجليز من الكتب والنشرات ما لو جمع بعضها إلى بعض لملأ خمسين خزانة " (القادياني \_ ملحق كتاب شهادة القرآن الطبعة السادسة \_١٠)

# موت غلام أحمد و استخلافه:

ووافاه الأجل المحتوم في ٢۶ مايو سنة ١٩٠٨م بمرض الهيضة (الكوليرا) فخلفه أحد أتباعه الطبيب "نور الدين " ثم خلفه إبنه "بشير الدين محمود أحمد" و لما تأسست باكستان بق جماعة منهم في قاديان الهند و لا يزالون فيها يحافظون على أموالهم و مقدساتهم و هجر الباقون بمن فيهم خليفتهم الراحل "بشير الدين" إلى باكستان حيث أسسوا مدينة خاصة بهم سمّوها "ربوة " تشبها بما جاء في قوله تعالى: "و آويناهما إلى ربوة ذات قرار و معين.

# سيردعوات الميرزا القادياني تاريخيا:

۱۸۸۰. ۱۸۸۰ کان المیرزا مناظرا عادیا یدعوا الی الاسلام و یدافع عنه إزاء من یطعن فیه و یشن علیه الغارات من غیر المسلمین و کان حریصا أشد الحرص علی أن یوضح أن کل عقیدة من عقائده موافقة لعقائد سائر المسلمین و کان المسلمون یتوجسون خلال کتاباته ضروبا من الادعاعات المبطنة و یحسبون لها حسابا لان المیرزا کان یقول عن نفسه إنه أفضل اولیاء الأمة. (بشیر الدین، سیرة المهدی ۱۹۳۵ ـ ۱ - ۱۹ و ۳۱ و ۹۸)

و في شهر ديسمبر سنة ١٨٨٨م نادى في المسلمين و دعاهم إلى مبايعته و بدأ منذ أوائل سنة ١٨٨٩م يأخذ منهم البيعة كان يدعي حينذاك كونه "مجدد العصر" و "مأمورا من الله " و يظهر للناس مماثلته للمسيح زعما منه أنه لا يقوم بمهمة الدعوى و الإرشاد إلا بمثل ما كان عليه المسيح من التواضع و الدعة و المسكنة.

و في سنة ١٨٩١م أعلن أن المسيح قد مات و ادعى انه هو المسيح الموعود و المهدي المعهود مما أقلق عامة المسلمين و أقامتهم و أقعدهم و في بدء هذه المرحلة يكتب الميزا نفسه " ثم بقيت إلى إثني عشرة سنة \_ وهي مدة مديدة \_ غافلا كل الغفلة عن أن الله تعالى قد خاطبي بالمسيح الموعود بكل إصرار و شدّة في البراهين (البراهين الأجمدية) و ما زلت على عقيدة نزول عيسى العامة و لكن لما انقضت إثنا عشرة سنة آن أن تنكشف عليّ العقيدة الثابتة فتواتر الإلهام إنك أنت المسيح الموعود") القادياني، الاعجاز الاحمدي، ملحق نزول المسيح ١٩٠٩ \_ ٧ (

و في سنة ١٩٠٠م بدأ الخواص من أتباع الميرزا يلقبونه بالنبي صراحة و ينزلونه المنزلة السامية التي قد خصها القرآن بالانبياء أما الميرزا فكان يصدقهم تارة و يحاول أخرى إقناع الذين كانوا مترددين في الإيمان بنبوته بتاويل نبوته بكلمات "النبي الناقص " أو "النبي الجزئي" أو "النبي المحدث" مثلا.) المودودي , ١٤٢١ \_ ٢٠)

و في هذه السنة التى المولوي عبد الكريم خطبة الجمعة، ذكر فيها أن مرزا غلام أحمد مرسل من الله، و الإيمان به واجب، و الذي يؤمن بالأنبياء و لا يؤمن به يفرق بين الرسل، و يخالف قوله تعالى في وصف المؤمنين "لا نفرق بين أحد من رسله "

و أثارت هذه الخطبة نقاشا بين الرجال الذين آمنوا بالميرزا كولي و مجدد ومهدى معهود و مسيح موعود وكانت مفاجأة لهم آلمت بعضهم وأدهشت الآخرين وكان في مقدمة المنكرين الشيخ محمد أحسن أمروهي فعاد المولوي عبد الكريم و ألقى خطبة أخرى في هذا المعنى في الجمعة الثانية و التفت إلى الميرزا و قال له: " أنا أعتقد أنك نبي و رسول، فإن كنت مخطئا في ذلك فنبهنى " و لمّا أنتهوا من الصلاة و همّ الميرزا بالإنصراف أمسك المولوي عبد الكريم بذيله و طلب منه الحكم، فأقبل إليه المرزا و قال " هذا الذي أدين به و أدعيه " و أقلق ذلك الشيخ محمد أحسن و جعل يناقش المولوي عبد الكريم و إرتفع صوتهما، فخرج المرزا من بيته و قال " ياأيها الذين آمنوا لا ترفعوا أصواتكم فوق صوت النبي!! " (سرور شاه القادياني، صحيفة الفضل (41. DI 1977

و في سنة ١٩٠١م أعلن الميرزا بوجه سافر أنه النبي و الرسول. و بدأ يصرح به في تأليفاته و الرسائل التي أصدرها بإسم "الأربعين" و إزداد صراحة و تحديا في الأعوام المقبلة و قد ألف رسالة عام ١٩٠٢م أسماه تحفة الندوة وجهها إلى أعضاء ندوة العلماء قال في الصفحة الأولى منها و هي بالعربية "و معذرتي إلى إخواني العرب من هذه العربية الهندية التي حاول فيها المؤلف أن يقلد الحريري أو يحكى الصحف السماوية " ثم يكتب: أيها الناس عندي شهادة من الله فهل أنتم تؤمنون، أيها الناس عندي شهادات من الله فهل أنتم تسلمون. و إن تعدوا شهادت الله لا تحصوها فاتقوا الله أيها المستعجلون، أفكلما جائكم رسول بما لا تهوى أنفسكم ففريقا كذّبتم و فريقا تقتلون، أنا نصرنا من ربنا و لا تنصرون من الله أيها الخائنون، أ قتلتموني بفتاوي القتل أو دعاوي رفعتموها إلى الحكام ثم لا تندمون، كتب الله لأغلبن أنا و رسلي، و لن تعجزوا الله أيها المحاربون " (القادياني \_ تحفة الندوة ١٩٠٢ \_ ۴)

و يقول في هذه الرسالة في لغة صريحة و مكشوفة و أسلوف سافر: " فكما ذكرت مرارا أن هذا الكلام الذي أتلوه هو كلام الله بطريق القطع واليقين كالقرآن والتوراة و أنا نبي ظلى و بروزي من أنبياء الله، و تجب على كل مسلم إطاعتي في الأمور الدينية ويجب على كل مسلم أن يؤمن بأني المسيح الموعود، و كل من بلغته دعوتي فلم يحكمني و لم يؤمن بأني المسيح الموعود و لم يؤمن بأن الوحي الذي ينزل علي من الله، هو مسؤول و محاسب في السماء و إن كان مسلما، لأنه قد رفض أمر الذي وجب عليه قبوله في وقته، إنني لا أقتصر على قولي أن لو كنت كاذبا لهلكت بل أضف إلى ذلك أنني صادق كموسى و عيسى و داؤد و محمد صلى الله عليه و سلم و قد أنزل الله لتصديقي آيات سماوية تربى على عشرة آلاف، و قد شهد لي القرآن و شهد لي الرسول و قد عين الأنبياء زمان بعثتي و ذلك هو عصرنا هذا و القرآن يعين عصري و قد شهدت لي السماء و الأرض و ما من نبي إلا و قد شهد لي ". (القادياني \_ تحفة الندوة ١٩٠٢ \_ ۴)

و في سنة ۱۹۰۴م أضاف ميرزا دعوى جديدة إلى دعاويه السابقة و هي أنه كرشن (معبود من آلهة الهنادك). (القادياني \_ ۱۹۰۴ \_ ۳۴)

و أنه تعالى برز فيه و تجلى و مما إدعى أنه ألهمه الله: "أنت مني بمنزلة ولدي" (القادياني \_ حقيقة الوحى ١٩٠٧ \_ ٨٤)

و خاطبه الله تعالى بهذه الكلمات:

مرة بقوله: "إسمع ولدي" (القادياني \_ البشرى ١ \_ ٤٩)

وتارة: "يا قمريا شمس، أنت مني و أنا منك " (القادياني حقيقة الوحي١٩٠٧ ـ ٧٤)

و " أنت منى وأنا منك ظهورك ظهوري " (القادياني \_ التذكرة ٤٥٠)

و" أنت من مائنا و هم من فشل " (القادياني انجام آتهم ١٨٩٧ ـ ٥٥)

" يحمدك الله من عرشه و يمشى إليك" (القادياني انجام آتهم ١٨٩٧ ـ ٥٥)

#### فرَق هذه الحركة:

أتباع هذه الحركة منقسمون إلى فرقتين:

الأولى: القاديانية أو الاحمدية

الثانية: اللاهورية

الفرقة الاولى تعتقد في الميرزا غلام احمد نبيا مرسلا من الله تعالى و مسيحا موعودا.

و الفرقة الثانية تعتبره مجدّد القرن الرابع عشر الهجري و المسيح الموعود و كل منهما يسمى

فرقته بالاحمدية و المسلمون لا يفرقون بين هاتين الفرقتين. (المودودي ١٤٢١ \_ ٢٠)

## بعض آراء القاديانيين:

الف) بعثتان للنبي الاكرم عَيَالله و سلّم و القادياني هو البعث الثاني!

يعتقد أن للنبي ﷺ و سلّم بعثتان ويقول في الخطبة الإلهامية: " واعلم أن نبينا صلى الله عليه وسلم كما بعث في الألف الخامس كذلك بعث في آخر الألف السادس بإتخاذ بروز المسيح الموعود (أي نفس غلام أحمد). (القادياني آئينة كمالات إسلام ١٨٠)

إلى أن يقول " بل الحق أن روحانيته المن إلى أن في آخر الألف السادس \_ أعنى في هذه الأيام \_أشدّ و أقوى و أكمل من تلك الأعوام بل كالبدر التام و لذلك لا نحتاج إلى الحسام و لا لذي حزب من المحاربين". (القادياني آئينة كمالات إسلام ١٨١)

ب) أن غلام أحمد أفضل من الانساء:

يقول الميرزا نفسه " لقد أراد الله أن يتمثل جميع الأنبياء و المرسلين في رجل واحد و إنني ذلك الرجل ". (القادياني آئينة كمالات إسلام ١٩٠)

جاء في ملحق حقيقة الوحي "و آتاني ما لم يؤت أحدا من العلمين". (إعجاز أحمدي١٩٠٢ (٧)

جاء في كتاب "حقيقة النبوة" للميرزا بشير محمود الخليفة الثاني: إن غلام أحمد أفضل من بعض أولى العزم من الرسل. (بشير محمود \_ حقيقة النبوة ٢٥٧)

و في صحيفتهم الفضل " إنه كان أفضل من كثير من الأنبياء و يجوز أن يكون أفضل من جميع الأنبياء. (١٤ \_٢٩١)

قد قال المسيح الموعود (الميرزا القادياني) في نشرة عنوانها "إزالة الخطأ" أن المراد ب محمد في إلهام (محمد رسول الله.... رحماء بينهم) (الفتح آلآية ١٩) هو أنا؛ و أنا الذي قيل فيه (محمد رسول الله) في هذه الآية.

"فالنبوة الظلية ما أخرت قدم المسيح الموعود بل قدمتها تقديما حتى أقامته في جنب النبي

الكريم. (بشير أحمد \_ دراسة الديانات، ج١٢ - ٣ - ١١٣)

قال ايضا: "دعوا ذكر إبن مريم فإن غلام أحمد أعلى منه " (المودودي ٢٠)

ج) أن غلام أحمد أفضل من النبي الاكرم و الحسن والحسين المنافي:

ظهرت له \_ أي النبي ص \_ علامة خسوف القمر و ظهرت لي علامة خسوف القمر و كسوف الشمس فهل تبقى جاحدا؟. (القادياني، الإعجاز الأحمدي ١٩٠٩ \_٧١)

"ها قد نزل محمد فينا مرة أخرى و هو أعلى شانا و أرفع مكانة من ذي قبل فكل من أراد أن يرى محمدا فليرغلام أحمد في قاديان" (ظهور الدين أكمل، جريدة "پيغام صلح" ١٩١٤)

"و شتان ما بيني و بين حسينكم \_ الامام الحسين ع \_ وإني قتيل الحب و لكن حسينكم قتيل العداء فالفرق أجلى و أظهر" (القادياني نزول المسيح ١٩٠٩ \_ ١٨)

و يذكر الحسن و الحسين قائلا: " إنهم يغضبون عليّ لأني أفضّل نفسي على الحسين، و مع أنه لم يذكر إسمه في القرآن بل ذكر فيه إسم زيد وإن كان كذلك (أي كان الحسين أفضل) فكان ينبغي أن يذكر إسمه في القرآن، و أما نسبة الأبوّة فقد قطعت بقوله (ما كان محمد أبا أحد من رجالكم و لكن رسول الله) (ملفوظات أحمدية ٢ - ١٩١ و ١٩١)

و يقول " يقولون عنّي بأني أفضّل نفسي على الحسن و الحسين، فأنا أقول نعم أنا أفضل نفسي عليهما و سوف يظهر الله هذه الفضيلة " (القادياني \_ الإعجاز الأحمدي، ص١٣١)

غاذج من بيانات القاديانيين حول ختم النبوة:

القاديانية تعتقد بأن النبوّة ما ختمت بمحمد العربي ص، بل النبوة جارية، فيقول إبن الغلام و خليفته الثاني " نحن (أي القاديانية) نعتقد بأن الله لا يزال يرسل الأنبياء لإصلاح هذه الأمة و هدايتها على حسب الضرورة " (محمود أحمد، الفضل مايو ١٩٢٥)

و يكتب ايضا "هل يفهمون بأن خزائن الله قد نفدت... فهمهم هذا خطأ لأنهم لا يعرفون قدرة الله و ألا فأين النبي الواحد، بل أنا أقول سوف يجيئ آلاف من الأنبياء. (محمود أحمد، أنوار

الخلافة، ص٤٢)

و قال الغلام أحمد نفسه: " كل رجل لا يتبعني و لا يدخل في الجماعة الذين بايعوني و يصر على مخالفتي و يصر على مخالفتي فهو مخالف لله و لرسوله و هو من أصحاب النار" (القادياني، الهام الميرزا، تبليغ الرسالة ٩ ـ ٢٧)

" و كل من لم يقل بإنتصارنا يفهم من أمره أنه يجب أن يكون من ولد الحرام" (القادياني، انوار الإسلام، ص٣٠)

" قد آمن بي و صدّق بدعوتي المسلمون جميعا إلا أولاد البغايا و الفساق" (القادياني، آئينه كمالات ٥٤٧)

"كل من خالفني فهو نصراني يهودي مشرك من أصحاب النار " (القادياني، نزول المسيح ۴ و التذكرة ٢٢٧)

"إن أعدائنا خنازير الصحاري و أن نسائهم أسوء من الكلبات " (القادياني، نجم الهدي، ص ۱۰ و الدر الثمين، ص ۲۹۳)

و قال في الهام له نشره في اليوم لخامس و العشرين في شهر مايو سنة ١٩٠٠ م " الذي لا يتبعك و لا يدخل في بيعتك و يبقى مخالفا لك عاص لله و لرسوله و جهنمي " (براهين أحمدية  $(\Lambda Y - \Delta$ 

و قال نجله و خليفته الميرزا بشير الدين محمود " لقد اعتقدوا أن كنوز الله قد نفدت، ما قدروا الله حق قدره إنكم تتنازعون في نبي واحد و أنا أعتقد أنه سيكون هنالك ألف نبي بعد محمد عَيْنِيا و سلّم " (بشير الدين انوار الخلافة ٤٢)

وينقل عنه في مجلة القاديانية "الفضل": " من فرّق بيني و بين المصطفى ما عرفني و ما رآني " (الفضل ١٥ – ١٩١٥)

و أكثر من هذا يقول " أنا المسيح و أنا كليم الله و أنا محمد و أحمد ألذي اجتباه الله " (القادياني، الدر الثمين) المبحث الثاني: آراء الميرزا القادياني حول الخاتمية و نقدها:

بما أن عقيدة ختم النبوة على النبي الأكرم محمد على وسلّم عقيده قرآنية إسلامية مسلّمة و مجمع عليها عند جميع فرق المسلمين و دعوة الميرزا غلام أحمد القادياني مخالفا لهذه كلها احتاج هذا المتنبي إلى توجيه و تصحيح عمله الشنيع فحاول محاولات زائفة في هذا السبيل و ملخص ما قام به عدة أمور:

منها: تفسيره و تاويله للآيات القرآنية الدالة على ختم النبوة (كالآية ۴۰ من سورة الأحزاب) عا يلائم و يساعد دعواه و إرائة نوع جديد من النبوة و تفسير الآيات في ضوئه حتى يصحح نبوته مع الحفاظ على عقيدة ختم النبوة!.

منها: تلاعبه بالمفاهيم الإسلامية و القرآنية العامة المتواترة و تغييرها إلى ما يناسب مدعاه و تطبيقها على نفسه كنزول المسيح ع و المهدي في آخر الزمان فيطرح نفسه أنه هو المسيح و هو المهدي و يحاول أن يجعلهما شخصا واحدا.

منها: ادعاه بنزول الوحي و الإلهامات عليه من قبل الله عزوجل و كونه مبشرا و محدثا، و كلما لم يجد دليلا و لو ضعيفا لإثبات مطلوبه أو صار محكوما في قضية يتمسك بهذا الطريق و يقول الله قال لي كذا!. و إخباره عن مغيبات ستحصل في المستقبل تحديا لإثبات حقانيته و صحة نبوته و كون هذا الإنباء من قبل الله عزوجل بالوحي والالهام فلا يتخلف فإذا لم تتحقق فليس بنبي، و بالفعل كرارا و مرارا لم يتحقق هذه الإخبار في الخارج و بطلت نبوته و ثبت كذبه حسب تحديه!.

قد قام بعض الخواص من القاديانية بجمع بيانات الميرزا حول ختم النبوة لا سيما في تفسير الآية المذكورة من جميع كتبه و مؤلفاته و طبع كتابا مستقلا بعنوان تفسير الميرزا لهذه الآية باللغة الأوردية و يمكن أن نقول أن هذا كل آرائة و أدلته و محاولاته لإثبات ادعائه الكاذبة وترى التعارض و التناقض و التراجع و التضاد في كلماته و نتعرض لبعض ما ذكره الميرزا في الموارد المذكورة و يتبين من خلالها الحق عن الباطل لمن تبصرو تعقل و لديه أدنى بصيرة في الدين.

و ذلك في أهم ما قاله في الخاتمية:

المطلب الأول: إستمرار الوحى مع الخاتمية

أهم ما قام به هذا الرجل لتوجيه نبوته و تخديع المسلمين هو إثبات نبوته مع إظهار القبول لختم النبوة و ابداء نبوة أخرى باسم الظلى والبروزي.

فبالنتيجة: يستمر الوحى والنبوة ولكن مع هذا لا يتأثر الخاتمية لمحمد ص .!!

ننقل بعض ما يعتقد به غلام أحمد القادياني و ما قاله في هذا المجال:

ختم النبوة بمعنى ختم الشريعة لا ختم النبوة:

غلام أحمد القادياني في توضيح المرام يقول: ... لا أن باب النبوة مسدود من كل الوجوه ولا أن الوحي مختوم من كل وجوه بل الوحي و النبوة مفتوحان لهذه الامة المرحومة دائمًا. (القادياني توضيح المرام، روحاني خزائن ٣ \_ ٤٠) و يصرح في بعض كتبه: بالقرآن الكريم ختم الشريعة و لكن لم ينتهي الوحي، لانه روح الدين الحيّ، و الدين الذي ينقطع فيه سلسله الوحي ميت و ليس الله معه. (القادياني كشتي نوح ١٩٠٢، ايك غلطي كا ازاله، روحاني خزائن ١٩ - ٢٤) و يقول: أنّ النبي محدَّث و المحدَّث نبي... الحديث يدل على أن النبوة التامة الحاملة لوحى الشريعة قد انقطعت و لكن النبوة التي ليس فيها إلا المبشرات فهي باقية إلى يوم القيامة لا انقطاع لها أبدا. (تفسير حضرت مسيح موعود، سورة الأحزاب ٣٤٤)

أنت تلاحظ في البيان السابق يصرح بفتح باب النبوة و الوحى و لكن بعد ما واجه بمخالفة المسلمين قاطبة، يقول في كتابه "إزالة الأوهام ": "كون نبينا عَيْلَ وسلَّم خاتم النبيين مانع عن كون نبي آخر الا من يستضيئ بمشكاة نور نبوة المحمدية و ليس نبيا كاملا، وبعبارة أخرى يقال له المحدَّث هو خارج عن هذا المنع لانه بسبب الاتباع و الفناء في الرسول ﷺ و سلَّم دخل في وجود ختم المرسلين، كدخول الجزء في الكل". (القادياني إزالة الأوهام، روحاني خزائن، ج٣، ص۴۱۰ ـ ۴۱۱)

فحاول الخادع أن يصحح نبوته بجعل الأنبياء الجدد \_ في هذه الأمة حسب ظنه \_ من ظل النبي عَيِّن و سلّم و المستضع من مشكات نوره و المستفيد من عناياته فالنبي الأكرم هو النبي الكامل و الباقي بالنسبة اليه ناقص وطفيلي و لكن باتباعهم له عَيَّا و سلّم صاروا أنبياء، و أنه (القادياني) ليس كالنبي عَيَّا و سلّم كاملا و صاحب شريعة ولكن بإتباعه له عَيَّا و سلّم صارنبيا من أمته.

فنقول: ليس الأنبياء السابقين ايضا كلهم صاحب شريعة بل خمسا منهم فقط صاحب شريعة كما هو المعروف و لكن الباقي كلهم انبياء من أمة صاحب الشريعة و كانوا متبعين لصاحب الشريعة و المبلغين لها فما هو الفرق بينك و بينهم؟ فبدلا أن تخدع الآخرين قل بصراحة لم تنتهي النبوة و ستستمر و أنا منهم.

و الفقرة الأخيرة و هي: " بسبب الاتباع و الفناء في الرسول ﷺ و سلّم دخل في وجود ختم المرسلين، كدخول الجزء في الكل" في غاية التعجب لأنه:

إولا: إذا كانت النبوة بشدة الإتباع واطاعته لكان الأولون من المهاجرين والأنصار أولى بها منك وأمثالك!، من وجد التاريخ مثل علي بن ابي طالب عليه آلاف التحية و الثناء أكثر و أشد في متابعة الرسول على و سلّم؟ مع هذا قال النبي على و سلّم مخاطبا له: أنت مني بمنزلة هارون من موسى إلا أنه لا نبي بعدي. يعني مع كون علي الله أفضل الأمة إطلاقا في العلم و العبادة و القضاوة و الزهد و الشجاعة و... كان أنسب لهذا المنصب إذا كان المعيار شدة المتابعة كما أنت تقول، ولم تصل اليه فكيف تصل النبوة الى أمثالك الملئان حياتهم بالكذب والخيانة و المعصية و الخداع للمسلين و الأمة، و العبيد لأكبر طاغوت ذلك الزمان و هو البريطانيا الغاصب والمحتل لكثير من البلدان لا سيما بلدك الهند الكبرى؟ كما هو ظاهر من حياتك.

ثانيا: ما المراد من الفناء في وجوده على وسلّم؟ في وجوده الجسماني أو الروحاني؟ و تشبيهك بفناء الجزء في الكل جعل الأمرأصعب! هل للكل وجود بدون الجزء؟ و الكل بحاجة إلى أجزائه فالنبي الرحمة و صاحب الخلق العظيم في أي شيء يحتاج إلى أمثالك؟ أفي نبوته وهو خاتم النبيين \_ أم في كمالاته الذاتية \_ إنه لعلى خلق عظيم، بشهادة القرآن؟!

أن غلام أحمد نبي على نحو المجاز و لكن من الله!

أنه بعد ما صرح بدلالة القرآن و السنة على خاتمية النبي ﷺ و سلّم و عدم جواز ذلك لأحد من الخلق يدعي أنه نبي و رسول على نحو المجاز و في الكتب السماوية أيضا سماه نبيا و

رسولا على نحو المجاز وهوفي كتابه "انجام أتهم" يقول: هل يمكن لشقي مفترأن يدعى النبوة و هو يعتقد بالقرآن، و هل يمكن من يعتقد بالقرآن ويتيقن بكون "ولكن رسول الله و خاتم النبيين " كلام الله، أن يقول أنا نبي أو رسول بعد رسول الله؟

ثم في جواب السؤال المقدر عن إدعائه للنبوة و الرسالة يقول: " لابد أن يعرف المنصف أن هذا العاجز (غلام أحمد القادياني) لم أدع النبوة و لا الرسالة حقيقة ولكن استعمال اللفظ على نحو غير الحقيقة و إيراده بمعنى العام في اللغة فلا يستلزم الكفر، و لا استحسن هذا ايضا لإحتمال خدعة عامة المسلمين بذلك. ولكن لكثرة تواجد كلمة النبي و الرسول في المكالمات و المخاطبات التي وجدت من قبل الله جلّ شانه و كوني مامورا لا يمكن لي أن أخفيها". (القادياني؛ انجام أتهم، ١٨٩٧ روحاني خزائن ١١ ـ ٢٧ و ٢٨)

ملاحظات على هذا النص:

اولا: نعم نقبل صدر كلامك بأنه لا يدعى النبوة و الرسالة بعد الإيمان بالقرآن و الإسلام إلا الشقى و المفتر و المرتد و الكافر و من باع آخرته بزخارف الدنيا و بالثمن الأوكس.

ثانيا: إذا لم تدع النبوة حقيقة لماذا لا ترفع اليد عنه لا سيما بعد تلقى الفتوى بكفرك و ارتدادك؟ لماذا لا تقول أنا محدث او ملهم أو مبشر أو... لماذا تصر بكونك نبيا؟ لما ذا تختار هذه الاصطلاحات و أنت لا تريد الخدعة؟ و بالمعنى اللغوي نحن جميعا نبي و رسول في كثير من شؤن حياتنا ولكن نعرف و يعرف الجميع أنك مصداق الآية الأولى لسورة المناقون: إذا جئت الى المسلمين قلت إنه على وسلم خاتم النبيين كلنا نعلم أنه خاتم النبيين ولكننا نشهد أنكم لكاذبون و أنت لو تعتقد بمجازية نبوتك لما تحسب نفسك أفضل من الأنبياء و النبيين و ما كنت توجب الإيمان بك و بوحيك وما كنت تحكم بكفرمن لم يؤمن بنبوتك على المسلين و لا تحسب نفسك من الأنبياء، لاحظ هذا النص الذي أرسلت إلى دار الندوة: " أنني صادق كموسى و عيسى و داؤد و محمد صلى الله عليه و سلم و قد أنزل الله لتصديقي آيات سماوية تربى على عشرة آلاف، و قد شهد لي القرآن و شهد لي الرسول و قد عين الأنبياء زمان بعثتي و ذلك هو عصرنا هذا و القرآن يعين عصرى و قد شهدت لى السماء و الأرض و ما من نبي إلا و قد

شهد لي ". (القادياني تحفة الندوة ١٩٠٢ \_ ۴) و تقول في نفس النص: "لم يؤمن بأن الوحي الذي ينزل علي من الله، هو مسؤول و محاسب في السماء و إن كان مسلما، لأنه قد رفض أمر الذي وجب عليه قبوله في وقته." (القادياني تحفة الندوة ١٩٠٢ \_ ۴) بل أكثر من هذا يقول هذا الشقي أن كل من لم يؤمن به فهو جهنمي مرتد و ولد حرام و هذا نصه:

"كل رجل لا يتبعني و لا يدخل في الجماعة الذين بايعوني و يصر على مخالفتي و يصر على مخالفتي فهو مخالف لله و لرسوله و هو من أصحاب النار" (الهام الميرزا، تبليغ الرسالة ٩ - ٢٧) " وكل من لم يقل بإنتصارنا يفهم من أمره أنه يجب أن يكون من ولد الحرام" (القادياني انوار الإسلام ٣٠) " قد آمن بي و صدّق بدعوتي المسلمون جميعا إلا أولاد البغايا و الفساق" (القادياني آئينه كمالات ٥٤٧) "كل من خالفني فهو نصراني يهودي مشرك من أصحاب النار " (القادياني نزول المسيح ۴ و التذكرة ١٩٣٥ ـ ٢٢٧)

"إن أعدائنا خنازير الصحارى و أن نسائهم أسوء من الكلبات " (القادياني، نجم الهدى، ص١٠ و الدر الثمين، ص٢٩٣)

ثالثا: هو في هذا النص يعترف بكونه خادعا للمسلين و لكن ياتي بتوجيه و دليل ناتج من نفس الخدعة أي جاء بدليل دوري او تقول أنه مصادرة على المطلوب و هو باطل كما ثبت في مكانه. تقرير الدور، أن إثبات كونه نبيا موقوف على صحة وحيه و إثبات صحة وحيه موقوف على إثبات نبوته.

رابعا: كلامك "وكوني مامورا لا يمكن لي أن أخفيها" لا ينسجم مع كلامك "و لا استحسن هذا ايضا لإحتمال خدعة عامة المسلمين بذلك" إذا كنت مأمورا من قبل من يكلمك بإظهار النبوة و الرسالة مآة مرات فلماذا لا تستحسن ذلك و أنت لست مسؤولا عن ذلك بل الله عماذ الله عو الذي يريد هذه الإستعارة التي حتى معاذ الله عو الذي يريد هذه الإستعارة التي حتى بحسب ظنك يوجب خدعة المسلين، يالها من إستعارة بليغة!!. و لماذا لا تستحسن، الله هوالذي رضي بهذه التسمية والاصطلاح الجديد كما تصرح في أماكن عدة، كما في كتابك "چشمه معرفت" تقول: "لكل شخص أن يصطلح في مخاطباته، لكل أن يصطلح، وهذا

إصطلاح لله لكثرة المكالمة و المخاطبة. (القادياني، چشمه معرفت، ١٩٠۶ تفسير مسيح ٣٤٨ روحانی خزائن ۲۳ - ۳۳۹ (۳۴۱)

خامسا: في الحقيقة يعرف المتتبع في مولفاتك أنت لا تؤمن بعقيدة الخاتمية القرآنية الاسلامية من صميم القلب و كل هذ المحاولات و التوجيهات لصرف اسكات الناس و خدعة المسلمين حتى لا يطردوك و أتباعك من بين صفوفهم و تضربهم من الداخل و في الواقع أنت و اتباعك "كالذئب في جلد الشاة" بين الأمة، و أنت في مجلة الحكم سنة ١٩٠٣ تقول: " ولكن الكلام بهذا الترتيب، أن بعده عليه و سلم في أمته النبوة و النبي و لكن لا يستعمل لفظ النبي لعظمة النبوة ولكن البركات والفيوضات موجودة ". (القادياني الحكم ١٩٠٣ ـ ٨)

أن غلام أحمد هو محمد و أحمد و خاتم الأنبياء و الأولياء!

إليك بعض ما قال هذا الشخص في عدم وجود فرق بينه و بين محمد عَيَاللهُ و سلّم:

من تلك الموارد: "أنا خاتم الأنبياء بروزا أن الله قبل عشرين سنة في البراهين الأحمدية سماني محمدا وأحمدا و جعلني نفس وجود النبي ﷺ و سلّم فلا يتزلزل خاتميته صلى الله عليه وسلم بنبوتي فالضل لا ينفصل عن الأصل فأنا محمد ظلا فلا ينكسر ختم خاتم النبين لأن نبوة محمد صل الله عليه وسلم بقي في محمد ولم يتجاوز" (القادياني ايک غلطي کا ازاله، ١٨٩١و روحانی خزائن ۱۸ \_۲۱۲)

منها: "لو كنت شخصا آخر (غير محمد ص) يدعى النبوة فما سماني الله محمدا و أحمدا و مصطفى و مجتبى، و ما لقَّبنى بخاتم الاولياء ك خاتم الانبياء و لكن الله أدخلني في الوجود المحمدي في كل أمر". (روحاني خزائن ١٨ ـ٣٨١)

منها: "فمن كان من النبي و في النبي فإنما هو هو لأنه في أتم مقام الفناء". (روحاني خزائن، ج۱۹، ص۲۸۵ –۲۸۷)

منها: "بالنهاية وصلت نبوة محمد إلى محمد نفسه لا إلى شخص آخر ولكن على نحو البروزي... فعلى كل حال نبوتي ورسالتي بإعتبار كوني محمد و أحمد لا بحسب نفسي أنا و هذا بحيثية الفنا في الرسول فلا يؤثر في مفهوم خاتم النبيين".! (القادياني ايك غلطي كا ازاله، ١٨٩١و

روحاني خزائن ۱۸ ـ ۲۰۷)

منها: "بواسطته (أي بمحمد) و صيروته و المسمّى باسمه محمد و أحمد أنا رسول و نبي يعنى أنا مرسل و أخذ بالمغيبات من الله. و هكذا سلم ختم خاتم النبيين لاني على نحو الإنعكاس و الظل و بواسطة المرآة المحبة إكتسبت هذا الإسم". (القادياني ايك غلطى كا ازاله، ١٨٩١وروحاني خزائن ١٨ ـ ٢١٠)

فضلا عن ذلك كله \_ ربما لسبب تاثرة من الهندوسم بعقيدتهم بالتناسخ \_ يعتقد بتناسخ النبي على وسلّم بوجود نبي القاديان في النشأة الثانية: كما يقول في الخطبة الإلهامية: " واعلم أن نبينا صلى الله عليه وسلم كما بعث في الألف الخامس كذلك بعث في آخر الألف السادس بإتخاذ بروز المسيح الموعود (أي نفس غلام أحمد). (القادياني آئينه كمالات ١٨٠)

إلى أن يقول " بل الحق أن روحانيته الله كان في آخر الألف السادس \_ أعني في هذه الأيام \_ أشد و أقوى و أكمل من تلك الأعوام بل كالبدر التام و لذلك لا نحتاج إلى الحسام و لا لذي حزب من المحاربين". (القادياني آئينه كمالات ١٨١)

فالنبي محمد ﷺ و سلّم في قاديان أشد و أكمل منه في مكه و المدينة عند ظهور الإسلام.!!!

أن غلام أحمد هوتمام الأنبياء:

إنه لا يرى نفسه تجسيد محمد على وسلّم فقط بل يرى نفسه تجسيد تمام الأنبياء، هو في كتابه تكملة حقيقة الوحي يقول: "ما مضى في الدنيا نبي إلا و قد أوتيت إسمه، كما أن الله تعالى قد قال في البراهين الأحمدية: أنا آدم و أنا نوح و أنا إبراهيم و أنا إسحاق و أنا يعقوب و أنا إسماعيل و أنا موسى و أنا داود و أنا عيسى و أنا محمد صلى الله عليه و سلم على نحو التجسيد" (القادياني تكملة حقيقة الوحى ١٩٠٧م - ٨٢ و مودودي ١٤٢١ \_ ٢٩ (

أن غلام أحمد هو خاتم النبيين:

نهاية الأمرأن هذا الغلام الهندي لا يشبع من مناصب المصلح و المسيح و المهدي و النبي حتى وصل إلى حد يدعي أنه خاتم الأنبياء في كتابه "حقيقة الوحي" يقول فيه: "و الله تعالى قد

خصني لأنال في هذه الأمة إسم النبي و لا يستحق أن ينال هذا الإسم أحد غيري ". (القادياني تكملة حقيقة الوحى ١٩٠٧ \_ ٣٩١ و مودودي١٤٢١ \_ ٢٩ (

و رمى آخر السهم من مركز شهواته و حب الرئاسة و ادعى أنه هو المعبود أنه كرشن (معبود من معبودي الهنادك). (محاضرة الميرزا في سيالكوت (اردو) في ٢ \_ ١١- ١٩٠٤ص ٣۴) و أنه تعالى برز فيه و تجلى و مما إدعى أنه ألهمه الله: "أنت منى بمنزلة ولدي" " (القادياني تكملة حقيقة الوحى ١٩٠٧ \_ ٨٨ و مودودي١٤٢١ \_ ٢٩ (

و خاطبه الله تعالى بهذه الكلمات:

مرة بقوله: "إسمع ولدى" (البشرى ١ \_ ٤٩ و الندوى ١٣٨٧ \_ ٨٠)

وتارة: "يا قمريا شمس، أنت مني و أنا منك " (القادياني تكملة حقيقة الوحي ١٩٠٧ ـ ٧٤) و " أنت مني وأنا منك ظهورك ظهوري" (القادياني التذكرة ١٩٣٥ \_ ٤٥٠)

و" أنت من مائنا و هم من فشل "و" يحمدك الله من عرشه و يمشى إليك" (القادياني انجام آتهم ۱۸۹۷ \_۵۵)

و هذه كلها يكفي لإثبات أن هذا الشخص لم يكن مستوى الخلقة و هو مريض نفسي و هو في كل يوم على منصب جديد.

المطلب الثاني: استدلاله بالخاتمية على كونه هو المسيح

أن غلام أحمد القادياني في كثير من مؤلفاته لإثبات أنه هو المسيح الموعود في آخر الزمان في التراث الاسلامي، لا المسيح بن مريم، يتمسك بأدلة ختم النبوة بنبيّنا محمد على و سلم الموجودة في القرآن والسنة و يقربها بضرس قاطع حتى يسد طريق مجيء عيسى بن مريم النبي ع كما هو يقول: "أن الوحى الرسالي منقطع إلى يوم القيامة فلابد أن يقبل بالضرورة أن مسيح بن مريم أبدا لا ياتي و هذا الامريستلزم أنه مات". (إزالة الأوهام، روحاني خزائن ٣ ـ ٤٣١، ٤٣١) و في كتابه إزالة الأوهام يقول " إذا قيل أن مسيح ابن مريم ينزل معزولا عن النبوة التامة فلابد لهذا العقاب من وجه". (إزالة الأوهام، روحاني خزائن ٣ ـ ٣٧٨) و في نفس الكتاب يقول: "مجيء مسيح بن مريم بعد خاتم النبيين موجب لفساد عظيم ولازمه إما قبول بقاء سلسلة النبوة أو قبول

أنه تعالى جرده عن لوازم النبوة و يرسله كامتي محض وكلا الصورتين ممتنع". (إزالة الأوهام، روحاني خزائن ٣ \_ ۴٣١، ۴٣١)

وفي نفس السياق تاكيدا على عدم مجيئ نبي بعد الرسول الأكرم على وسلّم يقول: و الآية "ولكن رسول الله و خاتم النبيين " ختمت النبوة بمحمد ( على وسلّم) صريحا وقالت بصراحة أنه ( على وسلّم) خاتم الأنبياء. (القادياني تحفة گولرية، ١٩٠٠. روحاني خزائن ١٧ ـ ١٧٣) و في تحفة بغداد تمسك برواية البخاري المشهور و قال: "قد قال رسول الله صلى الله عليه وسلم "لا نبي بعده!" و سمّاه الله تعالى خاتم الانبياء فمن أين يظهرنبي بعده؟ ". (القادياني تحفه بغداد، ١٣١١ و روحاني خزائن ٧ - ٣٢)

ملاحظات على هذا الاستدلال:

أولا: أن اثباتك بعدم إمكانية مجيء نبي بعد ختم النبوة حتى عيسى ع بأدلة الخاتمية لا يثبت أنك المسيح الموعود لأن الدليل أعم من المدعا لانه يمكن أن لا يكون عيسى ابن مريم هو المسيح الموعود و لكن كيف يثبت هذا أنك هو المسيح الموعود؟ نعم أدلتك هذه تثبت أنك نبي كاذب و لا يمكن أن ياتي نبيّ بعد خاتم النبيين.

ثانيا: كيف تدّعي النبوة بعد هذه التصريحات بعدم امكان ذلك؟ و ما هو الفرق بمجيئك نبيا و مجيئ عيسى بن مريم نبيا كلاهما مناف للخاتمية \_ بائك تجر و بائي لاتجر \_ سوى الفرق الذي أنت صنعت لتوجيه نبوتك بجعل نبوتك ظليا بروزيا و مرآتيا، و لكن مهما كان الأمرأن نزول الوحي بعد الرسول الأكرم على و سلّم ينافي الخاتمية كما أنت صرحت بذلك في كتابك إزالة الأوهام" تقول فيه: " ولو فرض الوحي لمرة واحدة و ياتي جبرئيل بالوحي مرة واحدة ثم سكت، هذا ايضا مناف لختم النبوة لأنه عندما انكسر ختم الخاتمية و بدأ وحي الرسالي فلا فرق بين القليل و الكثير". (القادياني إزالة الأوهام روحاني خزائن ٣ -٢١٠، ٢١٠ تفسير حضرت مسيح موعود، سورة الأحزاب ٣٤٧) إن قلت: إن الوحي الذي ينزل عليّ ليس وحي رسالي فلا يضر بالخاتمية. أقول: لو كان الأمر كذلك لكان وجيها و لكنك أنت لا تقنع بأقل من النبوة و الرسالة في كثير من تصريحاتك كما في الرقم الثالث من كتاب الاربعين تقول: "الذي يأخذ الوحي من

الله مباشرة، و يكلمه الله قطعا، كما يكلم الأنبياء فإطلاق لفظ الرسول أو النبي عليه ليس غير مناسب بل هذه استعارة في نهاية الفصاحة، و لهذا في الصحيح البخاري و صحيح المسلم و إنجيل و داني إيل و في كتب باقي الأنبياء عندما ذُكرت ذُكرتُ بلفظ النبي". (اربعين ٣ روحاني خزائن ١٧ \_ ٤١٣) لايزال التعجب عندما نسمع بوجود إسمك نبيا في كتب باقي الأنبياء! و لكن الله و رسوله نسيا ذلك و جعل محمدا عَيْنَ وسلَّم خاتم النبيين في القرآن الكريم!!.

## المبحث الثالث: إدعاؤه بكونه المسيح الموعود

في البحث السابق تكلمنا عن استدلال الميرزا القادياني على ختم النبوة لإثبات عدم إمكانية مجيئ عيسى بن مريم في آخر الزمان و بالتالي تطبيق النصوص الواردة في نزول المسيح على نفس القادياني، والآن نزيد بعض المطالب في هذا الجانب، و هو في البداية كان على عقيدة عامة المسلمين بنزول المسيح في آخرالزمان و لكن سنة ١٨٩١ التفت إلى أن المسيح عيسي بن مريم قد مات و هو نفسه المسيح الموعود كما يقول هو: " ثم بقيت إلى إثني عشرة سنة \_ وهي مدة مديدة ـ غافلا كل الغفلة عن أن الله تعالى قد خاطبي بالمسيح الموعود بكل إصرار و شدّة في البراهين (البراهين الأحمدية) و ما زلت على عقيدة نزول عيسى العامة و لكن لما انقضت إثنا عشرة سنة آن أن تنكشف على العقيدة الثابتة، فتواتر الإلهام إنك أنت المسيح الموعود" (القادياني حقيقة الوحى ١٩٠٧ \_ ١٤٩)

## ملاحظات على عقيدة مسيح القاديان:

من اللطائف: أنه في التراث الإسلامي جاء بمجيئ عيسى بن مريم في آخر الزمان فجاء هذا المسيح الهندي في توجيه هذا التصريح بتوجيه عجيب لا يقبله إلا من ختم الله على قلوبهم غشاوة يقول المتنبي غلام أحمد: "وهو قد سماني بمريم في الجزء الثالث من البراهين الأحمدية ثم نشأت في الصفة المريمية إلى سنتين كما هو الظاهر من البراهين الأحمدية وما زلتُ أنمو وأتربّي وراء الحجاب ثم... نفخ فيّ روح عيسي كمريم و حملت بعيسي على وجه الإستعارة، ثم بعد أشهر جُعلتُ عيسى بعد أن كنت مريم يإلهام جائني في الجزء الرابع من البراهين الأحمدية فهكذا

أصبحت إبن مريم!!!. (القادياني إزالة الأوهام ٤٥٩ و مودودي ١۴٢١ ـ ٣٤) اولا: أن هذا الكلام بأن عيسى قد مات و لم ينزل في آخر الزمان عقيدة مخالفة للقرآن والسنة و الإجماع فكل عقيدة سواها تكون فاسدة و تضرب عرض الجدار، و نشير إلى البعض منها:

# القرآن و نزول عيسى ع

هناک عدید من الآیات تشیر إلى عدم موت عیسى ع و نزوله:

منها: وَ قَوْلِهِمْ إِنَّا قَتَلْنَا الْمُسيحَ عيسَى ابْنَ مَرْيَمَ رَسُولَ اللهِ وَ ما قَتَلُوهُ وَ ما صَلَبُوهُ وَ لَكِنْ شُبِّهِ هَُمْ وَ إِنَّ الَّذِينَ اخْتَلَفُوا فيهِ لَنِي شَكِّ مِنْهُ ما لَهُمْ بِهِ مِنْ عِلْمٍ إِلاَّ اتِّباعَ الظَّنِ وَ ما قَتَلُوهُ يَقِيناً \* رَفَعَهُ اللهُ إِلَيْهِ وَكَانَ اللهُ عَزِيزاً حَكيماً. (التساء ١٥٧ - ١٥٨)

منها: وَإِن مِّنْ أَهْلِ ٱلْكِتَٰبِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ وَيَوْمَ ٱلْقِيَٰمَةِ يَكُونُ عَلَيْهِمْ شَهِيدا. (التساء ١٥٩) يقول الشيخ الطبرسي في مجمع البيان: أخبر تعالى أنه لا يبقى أحد منهم إلا و يؤمن به فقال «وَ إِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتَابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ» اختلف فيه على أقوال:

(أحدها) أن كلا الضميرين يعودان إلى المسيح أي ليس يبقى أحد من أهل الكتاب من اليهود و النصارى إلا و يؤمنن بالمسيح قبل موت المسيح إذا أنزله الله إلى الأرض وقت خروج المهدي في آخر الزمان لقتل الدجال فتصير الملل كلها ملة واحدة و هي ملة الإسلام الحنيفية دين إبراهيم عن ابن عباس و أبي مالك و الحسن و قتادة و ابن زيد.

(و ثانيها) أن الضمير في به يعود إلى المسيح و الضمير في موته يعود إلى الكتابي و معناه لا يكون أحد من أهل الكتاب يخرج من دار الدنيا إلا و يؤمن بعيسى قبل موته إذا زال تكليفه و تحقق الموت و لكن لا ينفعه الإيمان حينئذ. (و ثالثها) أن يكون المعنى ليؤمنن بمحمد و سلم قبل موت الكتابي عن عكرمة و رواه أيضا أصحابنا و ضعف الطبري هذا الوجه. (الطبرسي، ١٣٧٢ش ٣ -٢١١)

الشيخ مكارم الشيرازى يقول: هنالك احتمالان في تفسير هذه الآية، و كل واحد منهما جدير بالملاحظة من جوانب متعددة:

إنّ الآية تؤكّد أنّ أي إنسان يمكن أن لا يعتبر من أهل الكتاب ما لم يؤمن قبل موته

بالمسيح على حيث تقول: وَ إِنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتابِ إِلَّا لَيُؤْمِنَنَّ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِ... و أن هذا الأمريتم حين يشرف الإنسان على الموت و تضعف صلته بهذه الدنيا.

قد يكون المقصود في الآية هو أنّ جميع أهل الكتاب يؤمنون بعيسى المسيح قبل موته، فاليهود يؤمنون بنبوته و المسيحيون يتخلون عن الإعتقاد بربوبية المسيح الله، و يحدث هذا \_ طبقا للروايات الإسلامية \_ حين ينزل المسيح الله من السماء لدى ظهور المهدى المنتظر عجل الله تعالى فرجه، و واضح أن عيسى المسيح سيعلن في مثل هذا اليوم انضواءه تحت راية الإسلام، لأن الشريعة السماوية التي جاء بها إنّما نزلت قبل الإسلام، و لذلك فهي منسوخة به. (مسند أحمد، و صحيح البخاري، و صحيح مسلم، و سنن البيهقي، كما جاء في تفسير الميزان)

و جاء في تفسير «على بن إبراهيم» نقلا عن «شهر بن حوشب» إنّ الحجاج ذكر يوما أن هناك آية في القرآن قد أتبعته كثيرا و هو حائر في معناها، فسأله «شهر» عن الآية، فقال الحجاج: إنَّها آية وَ إنْ مِنْ أَهْلِ الْكِتاب... و ذكر أنَّه قتل يهودا و مسيحيين و لم يشاهد فيهم أثرا لمثل هذا الإيمان. فأجابه «شهر» بأنّ تفسيره للآية لم يكن تفسيرا صحيحا، فاستغرب الحجاج و سأل عن التَّفسير الصحيح للآية. فأجاب «شهر» بأنّ تفسير الآية هو أن المسيح ينزل من السماء قبل نهاية العالم، فلا يبقي يهودي أو غير يهودي إلَّا و يؤمن بالمسيح قبل موته، و أن المسيح سيقيم الصّلاة خلف المهدي المنتظر رَجِّاللُّهُ إِلَّهُ في فلما سمع الحجاج هذا الكلام قال لـ «شهر» ويلك من أين جئت بهذا التّفسير؟ فأجابه «شهر» بأنّه قد سمعه من محمّد بن على بن الحسين بن على بن أبي طالب المِيْكِيُّ. و عند ذلك قال الحجاج: «و الله جئت بها من عين صافية» (على بن إبراهيم ١ ـ (479

ومنها: وَيُكَلِّمُ ٱلنَّاسَ فِي ٱلْمَهْدِ وَكَهْلا وَمنَ ٱلصَّلِحِينَ. (آل عمران \_ 45) يقول أمين الإسلام الطبرسي: " و كهلا بعد نزوله من السماء ليقتل الدجال وذلك لأنه رفع إلى السماء و هو إبن ثلاث و ثلاثين سنة و ذلك قبل الكهولة عن زيد بن أسلم ". (الطبرسي، ٢ - ٧٤٩) السيد الطباطبايي في تفسير الميزان: "ربما قيل إن تكليمه للناس كهلا إنما هو بعد نزوله من السماء فإنه لم يمكث في الأرض ما يبلغ به سن الكهولة". (الطباطبائي ٣ \_ ١٩٤) سماحة آيت الله الشيخ الصافي كلبايكاني بعد مناقشة التشكيك في نزول عيسى يقول: فظهر ممّا سبق جميعا أن رفع عيسى الله بالمعنى الذي يعتقده المسلمون مذكور في القرآن خمس مرّات: صراحة في آيتي الرفع، و اقتضاء في آيتي النزول، و تلميحا في آية تطهيره من الّذين كفروا. (الصافى الكليايكاني، ١٤١٩ ـ٣ -٣١٧)

# نزول عيسى في الأحاديث

سماحة آيت الله الشيخ الصافي كلبايكاني في المجلد الثالث في الفصل الثامن جاء ب٣٩ حديثا في نزول عيسى و صلاته خلف المهدي ثم في نهاية الفصل يقول: "الأحاديث الدالّة على أنّ عيسى بن مريم الله ينزل و يصلّي خلف القائم \_ عجّل الله فرجه \_ كما قال العلامة المجلسي، و يجدها الناظر في كتب الحديث كثيرة جدّا، قد أوردتها الخاصّة و العامّة بطرق مختلفة، و رواها من العامّة أرباب الصحاح و السنن و المسانيد: البخاري، و مسلم، و النسائي، و ابن ماجة، و أحمد، و أبو داود، و الطيالسي، في روايات متعدّدة، يكفيك في ذلك مراجعة: مسند أحمد، و مفتاح كنوز السنّة، و قد جاء بذلك أيضا الآثار الكثيرة، و لا يشكّ في تواتر الأحاديث و لا الآثار الكثيرة، و المسكّك المرتاب. (الصافي الكلبايكاني، ١٤١٩ \_ ٣ – ١٤١)

فلا يبقى للقادياني مجال أن تصمد أمام هذا العدد الكبير من الروايات الواردة في نزول عيسى بن مريم ع و صلاته خلف الإمام المهدي ع.

## المبحث الرابع: إدعائه بكونه المهدي الموعود و نقده

إدعاء المهدوية إذا كان ممكنا في المذاهب الأخرى فلا يمكن أبدا في المذهب الإمامية الإثنا عشرية لانها ليست عقيدة جزئية او فرعية عندنا بل من المسائل المهمة بل من الإعتقادات التي ينفرد الإمامية عن الآخرين و هي مسألة الإمامة فعندنا إضافة إلى الآيات التي نستدل بها على ظهور المهدي في آخر الزمان روايات متواترة عن النبي على و سلم و أهل بيته المنه و هو التاسع من الأئمة إثنا عشر بعد النبي على و سلم والأخير منهم المهدي و هو بن فاطمة على و هو التاسع من ولد الحسين ع و يملأ الأرض قسطا و عدلا بعد ما ملئت ظلما و جورا و تشير البعض إلى

علامات ظهوره و خصوصيات حكومته و نزول عيسي و دجال طليعة ظهوره إلى غير ذلك من الجزئيات فللإجابة لهذا المتنبى القادياني نشير إلى عدد الروايات التي وردت في القضية المهدوية و دونها بعض الأعلام في كتبهم منهم آيت الله العظمي الشيخ الصافي الكلبايكاني في كتابه منتخب الأثر في الإمام الثاني عشر: الأحاديث الناصّة على الخلفاء الاثني عشر بالعدد و بأنّهم عدّة نقباء بني إسرائيل و حواري عيسي ١٤٨ حديثا، الأحاديث الناصّة على الاثني عشر و المفسّرة للأحاديث المخرّجة في الباب الأوّل ١٤١ حديثا، فيما يدلّ على ظهور المهدى و أسمائه و أوصافه و خصائصه و شمائله و البشارة به ﷺ، في ذكر بعض الآيات المبشّرة بظهوره ﷺ أو المؤوّلة ببعض ما هو من علائم ظهوره، و ما يقع قبل ذلك و حينه و بعده ٢٨ آية، وفي تفسيرها ٨٢ حديثا. فيما يدلّ على البشارة به و ظهوره في آخر الزمان ١٠٩٢ حديثا. فيما يدلّ على أنّه من عترة رسول الله ﷺ و من أهل بيته و ذرّيّته ۴۰۷ حديثًا. في أنّ اسمه اسم رسول الله ﷺ و كنيته كنيته، و أنّه أشبه الناس به شمائل و أقوالا و أفعالا، و أنّه يعمل بسنّته ٥۴ حديثا. في شمائله عليه السلام ٢٩ حديثا. في أنّه من ولد أمير المؤمنين عليّ عليه السلام ٢٢٥ حديثا. في أنّه من ولد سيّدة نساء العالمين فاطمة الزهراء عليه ٢٠٢ حديثا. في أنّه من أولاد السبطين الحسن و الحسين عليا ١٢٥ حديثًا. في أنّه من ولد الحسين عليه السلام ٢٠٨ أحاديث. في أنّه من الأمّة التسعة من ولد الحسين الله ١٤٥ حديثا. في أنّه التاسع من ولد الحسين عليه السلام ١٥٠ حديثا. فيما يدلّ على أنه من ولد عليّ بن الحسين زين العابدين النِّكِ ١٩٧ حديثا. في أنّه السابع من ولد الباقر محمّد بن على التلا ١٢١ حديثًا. في أنّه من ولد الصادق جعفر بن محمّد عليهم السلام١٢٠ حديثًا. في أنّه السادس من ولد الصادق جعفر بن محمّد عليهم السلام١١٢ حديثًا. في أنّه من صلب الإمام أبي إبراهيم موسى بن جعفر اليِّك ١٢١ حديثًا. في أنّه الخامس من ولد الإمام السابع موسى بن جعفر الله ١١٥ حديثًا. في أنَّه الرابع من ولد الإمام أبي الحسن على ا بن موسى الرضا اللي ١١١ حديثا. في أنّه من ولد الإمام محمّد بن عليّ الرضا اللي ١٠٩ حديثا. في أنَّه من ولد الإمام أبي الحسن على بن محمَّد بن على بن موسى الرضا اللِّكِ ١٠٧ حديثًا. في أنَّه خلف خلف أبي الحسن و ابن أبي محمّد الحسن عليهم السلام١٠٧ حديثًا. فيما يدلُّ على أنّ

اسم أبيه الحسن عليه السلام ١٠٨ حديثا. في أنه ابن سيّدة الإماء و خيرتهن ١٠ حديثا. في أنه إذا توالت ثلاثة أسماء، محمّد و عليّ و الحسن كان الرابع هو القائم ٢ حديثان. فيما يدلّ على أنه الثاني عشر من الأعُنة و خاتمهم المليّ ١٥١ حديثا. في أنّه يملأ الأرض قسطا و عدلا كما ملئت جورا و ظلما ١٩٨ حديثا. في أنّ له غيبتين إحداهما أقصر من الاخرى ١٠ أحاديث. في أنّ له غيبة طويلة الى أن يأذن الله تعالى له بالخروج ١٠٠ حديث. في علّة غيبته و أحديث. في أنّه الله يعض فوائد وجوده و انتفاع الناس منه في غيبته و تصرّفه في الامور ٧ أحاديث. في أنّه الله طويل العمر جدّا ٣٣٣ حديثا. في ثبوت ولادته، و كيفيّتها، و تاريخها، و بعض حالات امّه و اسمها الله على عند الفريقين الشيعة و أهل السنة فكيف يمكن لغلام أحمد تطبيق ذلك كله على نفسه الها

## المنابع والمصادر

- ١. القرآن الكريم
- ٢. ابو الحسن على الحسني الندوي، القادياني و القاديانية دراسة و تحليل، ص٨٠ الدار السعودية للنشر الطبعة الثالثة ١٣٨٧هـ \_ ١٩٤٧م.
- ٣.أبي الأعلى المودودي، تاريخ القاديانية كتاب القادياني و القاديانية إعداد: السيد ماجد الغوري. دار إبن كثيرط الاولى ١٤٢١ه ٢٠٠٠م دمشق بيروت.
  - ۴. الاعجاز الاحمدي، ملحق نزول المسيح الطبعة الاولى سنة ١٩٠٩م.
    - ٥. ألميرزا بشير محمود، حقيقة النبوة.
      - ٤. انوار الإسلام.
  - ٧. بإشراف الميرزا بشير أحمد، التذكرة (الهامات الميرزا غلام أحمد) ١٩٣٥م.
    - ٨. بشير أحمد القادياني، كلمة الفصل، بمجلة دراسة الديانات.
      - ٩. تحفة الندوة سنة ١٩٠٢، مطبع ضياء الاسلام قاديان.
        - ١٠. على بن ابراهيم تفسير البرهان، الجزء الأوّل.
        - ١١. الحكم، ج٧ الرقم ١٤ بتاريخ ١٩٠٣/٠٤/١٧ ص
  - ١٢. السيد سرور شاه القادياني، صحيفة الفضل القاديانية عدد ٥١ مجلد ٤١٠ يناير١٩٢٣م.
    - ١٣. طباطبائي محمد حسين، الميزان في تفسير القرآن موسسة الأعلمي بيروت لبنان.
  - ١٤. الطبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان في تفسير القرآن، انتشارات ناصر خسرو تهران ١٣٧٢ش
  - ١٥. الطبرسي فضل بن الحسن، رسولي، فضل الله، مجمع البيان في تفسيرالقرآن دار المعرفة بيروت لبنان.
- ١٤. الفضل، جريدة القاديانيين الرسمية عددها الصادر في ١٥ يوليو ١٩٥١م. الفضل عدد ١٥ يونيو ١٩١٥م الفضل مجلد ١٤ عدد ٢٩١ ابريل سنة ١٩٢٧م.
- ١٧. القاضي محمد ظهور الدين أكمل القادياني، جريدة "ييغام صلح" رسالة السلام بلاهور الصادر في ۱۴ مارس ۱۹۱۴م.
- ١٨. لطف الله الصافي الكليايكاني، منتخب الاثر في الامام الثاني عشر الله موسسه السيده المعصومه عليه ١٤١٩ ق. ١٣٧٧ش قم ايران.
  - ١٩. مجلة تبليغ الرسالة.

- ٢٠. مجلة قاديانية، تبليغ الرسالة.
  - ٢١. مجلة قاديانية البشري
- ٢٢. مجموعة مولفين، ملفوظات أحمدية.
- ٢٣. محمود أحمد أبن الغلام، أنوار الخلافة.
- ٢٢. محمود أحمد إبن الغلام، مقاله المندرج في جريدة قاديانية "الفضل" الصادرة ١٢ مايو ١٩٢٥م
  - ٢٥.ملحق بكتاب شهادة القرآن الطبعة السادسة.
  - ٢٤. ملحق نزول المسيح الطبعة الاولى سنة ١٩٠٩م.
    - ٢٧. مواهب الرحمن.
  - ٢٨. الميرزا بشير الدين أحمد بن الميرزا غلام احمد، سيرة المهدي الطبعة الثانية ١٩٣٥م.
    - ٢٩. الميرزا غلام أحمد، إعجاز أحمدي، ج١، ص١٣١.
    - ٣٠. الميرزا غلام احمد، التحفة القيصرية. شهر حزيران/يونيو ١٨٩٧
      - ٣١. الميرزا غلام أحمد، در ثمين.
      - ٣٢. الميرزا غلام أحمد القادياني، (موسوعة آثاره) روحاني خزائن.
    - ٣٣. الميرزا غلام أحمد القادياني، براهين أحمدية (إعجاز أحمدي) سنة ١٩٠٢.
      - ٣٤. الميرزا غلام أحمد القادياني، تحفة گولروية، ١٩٠٠م.
        - ٣٥. الميرزا غلام أحمد القادياني، تحفه بغداد ١٣١١ه
          - ٣٤. الميرزا غلام أحمد القادياني، توضيح المرام
      - ٣٧. الميرزا غلام أحمد القادياني، چشمه معرفت ١٩٠٤ه
        - ٣٨. الميرزا غلام أحمد القادياني، حمامة البشري
        - ٣٩. الميرزا غلام أحمد القادياني، كشتى نوح، ١٩٠٢.
          - ۴٠. الميرزا غلام أحمد القادياني، اربعين الرقم ٣.
            - ٢١. الميرزا غلام أحمد القادياني، الدر الثمين.
      - ۴۲. الميرزا غلام أحمد القادياني، ايك غلطي كا ازاله ١٨٩١م
      - ۴۳ الميرزا غلام أحمد القادياني، آئينه كمالات (مرآة الكرامات).
      - ۴٤. الميرزا غلام أحمد القادياني، حقيقة الوحى المطبوع سنة ١٩٠٧م.

٤٥. الميرزا غلام أحمد القادياني، (مجموع بياناته حول الخاتمية) تفسير حضرت مسيح موعود

۴۶. الميرزا غلام أحمد القادياني، انجام آتهم، طبع سنة ١٨٩٧م.

٤٧. الميرزا غلام أحمد القادياني، تكملة حقيقة الوحي.

۴٨. الميرزا غلام أحمد القادياني، محاضرة في سيالكوت (اردو) في ٢ \_ ١١- ١٩٠٤.

. الميرزا غلام أحمد القادياني الهام الميرزا.

٥٠ الميرزا غلام أحمد القادياني، ترياق القلوب، اكتوبر١٩٠٢ مطبع ضياء الاسلام قاديان.

٥١. الميرزا غلام أحمد القادياني، نزول المسيح.

# المدينة المهدوية والحضارة الإسلامية (مدينه مهدوي وعدن اسلامي)

سيد عباس حسيني (باكستان)١

الخلاصة

النبيّ الأكرم الشيخيّ هو المؤسس للحضارة الإسلامية، وكانت مدينة الرسول عاصمة هذه الحضارة. وقد انتشرت هذه الحضارة إلى أقصى نقاط العالم عبر القرون، واستفادت البشرية من معطياتها. يستفاد من النصوص الدينية أنّ هذه الحضارة ستعاد بشكل أكمل وأتمّ بعد ظهور الإمام المهدي اليه الذي يتفق على ذاته الشيعة والسنة معا، وأن الأديان جميعا تتفق بمجيء المصلح العالمي قبل نهاية العالم. الخطوة الثانية للثورة الإسلامية تهدف الوصول إلى المدينة المهدوية بشكل ممكن في عصرنا الراهن وتقديم التمهيدات اللازمة للمدينة المهدوية حتى تتحقق أسسها بيد صاحبها المهدوية المهدوية بشكل ممكن في عصرنا الراهن وتقديم التمهيدات اللازمة للمدينة المهدوية حتى تتحقق أسسها بيد صاحبها المهدوية بشكل ممكن في على وتقديم التمهيدات اللازمة للمدينة المهدوية حتى تتحقق أسسها بيد صاحبها المهدوية بشكل مهدوية بشكل م

المقال هذا يبحث عن المدينة المهدوية كأرقى حضارة إسلامية ستتحقق بيد الإمام المهدي الله وأنها هي الأسوة لجميع المدن الإسلامية ولا سيما للجمهورية الإسلامية كونها أسست باسم هذا الإمام. تطرّق المقال إلى صراع الحضارات وخصائص المدينة المهدوية وأشارت بالتفصيل إلى الوضع المادي والمعنوي لهذه المدينة استقراء من النصوص الدينية لتكون أسوة أمام الحكومات الدينية.

المفردات الدلالية: الحضارة، صراع الحضارات، الحضارة الإسلامية، الإمام المهدي الله المدينة المهدوية

١. طالب الدكتوراة قسم الفلسفة من جامعة المصطفى عَيْلُ العالمية harisabiorsing5@gmail.com.

#### المقدمة

الحضارة (Civilization) من الكلمات التي تحمل في طياتها معنى ضخما واستعمالا شائعا في هذا العصر حيث نسمع لها بعد كلّ حين وآخر. وقد كتب عنها كثيرا من الكتب والمقالات والأبحاث الموسعة جدًا. وقد تكلّم الغرب في الآونة الأخيرة عن صراع الحضارات والحرب بينها، وكان صمويل هينتغتون أول من أطلق هذا الاصطلاح وشاع في الأوساط العلمية، وبدأ النقاش حوله. وكذلك قدّموا أطروحة "نهاية التاريخ" وانتشر البحث عنه.

ومن طرف آخر مجيء "مصلح العالم" قبيل نهايته عقيدة مشتركة بين جيمع الأديان الإلهية، بل بين الأديان كلها. وقد تكلّم الدين الإسلامي عن هذا المصلح بعنوان "الإمام المهدى" العلل. فقبل الدخول في صلب الموضوع حاولنا المقارنة بين مقولتي "صراع الحضارات" و"نهاية التاريخ" وبين الثورة المهدوية. وكان لابد أن نعيّن مرادنا من الحضارة الإسلامية وما هو الفارق بينها وغيرها من الحضارات، فألقينا عليها ضوءا مختصرا. وبما أن الحضارة، أي حضارة كانت، تتلخّص في التقدّم المادّي والمعنوي واللذان لهما مظاهر مختلفة، قسّمنا البحث إلى عنوانين. الأوّل منهما يتحدّث عن التقدّم المادّي والثاني عن التطور المعنوي في المدينة المهدوية.

ولم نجد من بحث هذا الموضوع مستقلا، إلا أنّ هناك من كتب عن بعض زوايا هذا البحث. فهناك من كتب المقال عن "صراع الحضارات والمهدوية" وهناك من كتب عن "الحكومة العالمية". والكتاب "الحكومة العالمية للمهدى عليه" لآية الله ناصر مكارم الشيرازي حفظه الله من أفضل الكتب التي كتبت في هذا الموضوع.

وقد وردنا على النصوص الدينية المتعلَّقة بالموضوع خالى الذهن، واستقرأناها وأدرجناها ضمن مجموعات، وحصلنا على بعض الأوصاف العامّة للمدينة المهدوية، والتي يمكن من خلالها فهم الجو العام لهذه المدينة والسمات التي تكون الحضارة الإسلامية متصفة بها في هذا العصر. وطبعا لم يكن بوسعنا الإتيان بجميع الأوصاف والخصائص التي ذكرت لهذه المدينة وأصحابها ولما يتعلَّق بها في النصوص، فألمعنا إليها إشارة سريعة.

يستفاد من الروايات إن الإمام المهدي الله سيستفيد من أرقى أنواع العلوم والتكنولوجيا.

فنحن أيضا قمنا بالاستفادة من التكنولوجيا، وكان برنامج "جامع الأحاديث" الصادر عن مركز البحوث الكمبيوترية للعلوم الإسلامية (النور) خير عون لنا في هذا المجال. وحاولنا، قدر الإمكان، الإحالة إلى المصادر الأصيلة والقديمة.

### تعريف الحضارة

#### الحضارة لغة:

الحضارة من كلمة "حضر" بمعنى تشييد القرى والأرياف والمنازل المسكونة، عكس البدو والبداوة والبادية.

الحضرة جمعه حضارات. وهي الإقامة في الحضر. الحضارة: التمدّن، عكس البداوة، وهي مرحلة سابقة من مراحل التطور الإنساني. [انظر: موقع المعاني]

وقد جاء في لسان العرب لابن منظور:

حضر: الحضور، نقيض المغيب والغيبة.

حضر، يحضر حضورا وحِضارة.

والحضر: خلاف البدو، والحاضر خلاف البادي.

الحاضر: المقيم في المدن والقرى. والبادي: المقيم في البادية.

والحِضارة: الإقامة في الحضر. عن أبي زيد: وكان الأصمعي يقول: الحَضارة بالفتح. [ابن منظور، لسان العرب، مادة "حضر"]

نفهم من هذا المعنى اللغوي أولا: إنّ الحضارة في اللغة هي الإقامة في الحضروتدلّ غالبا على معنى التطور المادّي والعقلي نسبيا. وثانيا: يظهر من لسان العرب أنّ القراءة الصحيحة للكلمة هي "الحِصَارَة" بالكسر، ونسب قراءة الفتح إلى الأصمعي فقط. إلا أن "المعجم الوسيط" ذكر الكلمة بالكسر والفتح معا. فكلاهما صحيح.

ولكن هذه الكلمة لم تبق محصورا في دلالتها اللغوية، بل إنما أصابها من التطور ما جعلها تنتقل من الدلالة اللغوية إلى الدلالة الاصطلاحية الواسعة، قد يكون المعنى اللغوى بعيدا جدا

عنها.

#### الحضارة اصطلاحا:

اختلف المحققون والباحثون في تعريف الحضارة، وربما هي من المصطلحات التي قدّم لها كثير من التعريفات قد تتجاوز المئات، إن لم تكن في الآلاف. "وفي خضم التطور الذي شهدته كلمة الحضارة، صارت من أشدّ المصطلحات تعقيدا، نظرا لتباين التعاريف التي قدّمها العلماء لهذه الكلمة، سواء أعند العرب والمسلمين أم عند الغربيين." [حسن الأمراني، حول مفهوم الحضارة، ص٥٢، ٥٣.]

نقدم هنا بعض التعريفات عن الحضارة لنتسخلص منها تعريفا عاما جامعا لها.

ـ الحضارة هي المدنية. هذا التعريف تجعل الحضارة مرادفة لمصطلح المدنية. فالحضارة مدنية والمدنية حضارة. بناء على ذلك أولئك الذين هم يعيشون في البدو أو في القرى غير متحضرين، وإن كان لديهم مستوى من الفكر والسلوك.

كأنّ أصحاب هذا التعريف رأوا المعنى اللغوى للكلمة والاشتقاق اللغوي لها وعرفوها بناء على ذلك. فالحضارة على هذا المعنى هي الخروج من الحالة البدائية إلى حالة التمدن. [انظر: حسن الأمراني، حول مفهوم الحضارة، ص٥٣.]

ـ الحضارة هي نظام اجتماعي يعين الإنسان على الزيادة من انتاجه الثقافي، وتتألف من عناصر أربعة: الموارد الاقتصادية، والنظم السياسية، والتقاليد الخلقية، ومتابعة العلوم والفنون. [انظر: موقع ويكيبيديا]

بناء على هذا التعريف يمكن لنا أن نقول إن العلم والفن هما عنصران متكاملان يقودان أي حضارة، وبهما يكن لنا قياس تطوّر أي حضارة أو تخلّفها.

\_ عرّف المؤرخ الشهير ابن خلدون الحضارة في مقدمته للتأريخ هكذا:

الحضارة هي "التفنن في الترف، واستجادة أحواله، والكلف بالصنائع التي تؤنق من أصنافه وسائر فنونه." [ابن خلدون، المقدمة على التاريخ، ص١٥٤.]

\_ أمّا صاحب "قصة الحضارة" ويل ديورانت فهو يعرّف الحضارة بأنها "نظام اجتماعي يعين

الإنسان على الزيادة في انتاجه الثقافي." وهناك أربعة عناصر تشكل الحضارة: التقدّم الاقتصادي، النظم السياسية، التقاليد الأخلاقية والنشاط العلمي والفني. وهي تبدأ حيث ينتهي الاضطراب والقلق، لأنه إذا ما أمن الإنسان من الخوف تحرّرت في نفسه دوافع التطلع وعوامل الإبداع والإنشاء. ومن هنا حتى "الهمجي" له حضارة أيضا بمعناها العام، لأنه ينقل تراث القبيلة إلى أبنائه. [انظر: الموقع الرسمي لمؤسسة ويل ديورانت، Will Durant, The Story [

\_ الحضارة هي "ثمرة كل جهد يقوم به الإنسان لتحسين ظروف حياته، سواء أكان المجهود المبذول للوصول إلى تلك الثمرة مقصودا أم غير مقصود، وسواء أكانت الثمرة مادّية أم معنوية." [حسن مؤنس، الحضارة: دراسة في أصول وعوامل قيامها وتطوّرها، ص١٣٠]

- والحضارة عند "مالك بن نبي" تظل مرتبطة بالوحي الإلهي دائما. وهو يشبّه الحضارة بالشمس التي تدور حول الأرض مشرقة في أفق هذا الشعب، ثم تتحول إلى أفق شعب آخر. وهو لا يضع الحضارة في مقابل البداوة، كما ذهب إليه ويل ديورانت وغيره، لأن "في البداوة حسن غير مجلوب". فالحضارة عنده سياج حصانة للإنسان تحميه من الهمجية، وأنها تقابل المدائمة، لا المداؤة.

فالحضارة بمفهومها الكامل عنده هي "مجموع الشروط الأخلاقية والمادّية تتيج لمجتمع معين أن يقدّم لكل عضو من أعضائه، في كل طور من أطوار وجوده، منذ الطفولة إلى الشيخوخة، المساعدة الضرورية له في هذا الطور أو ذاك الطور من أطوار نموّ." [انظر: قسوم، عبد الرزاق، إشكالية الحضارة في فكر مالك بن نبي، الموقع الرسمي للأستاذ مالك بن نبي]

وبالعموم للتعرف على حضارة الشعوب وقياس تقدّمها تدرس العناصر التالية:

- \_ طرق العيش والظروف الطبيعة
  - \_ الوضع الاقتصادي
- \_ العلاقات الاجتماعية بين فئات المجتمع
  - \_أنظمة الحكم السائدة

\_ الانحازات العلمية والثقافية والعمرانية

ويمكن لنا أن نقسم صور التقدّم والرقى عند الإنسان ـ في أي حضارة كانت \_ في الأصناف الثلاثة التالية: [ انظر: الميداني، عبد الرحمن حسن حبنكة، أسس الحضارة الإسلامية ووسائلها، ص١١، ١٢]

١. ما يخدم الجسد ويمتعه من وسائل العيش، وأسباب الرفاهية والنعيم، ومعطيات اللذة للحس أو للنفس.

ويدخل في هذا الصنف أنواع التقدّم العمراني، والزراعي، والصناعي، والصحي، والأدبي والفني، والانتاج الحيواني، واستخراج كنوز الأرض وما أشبه ذلك.

٢. ما يخدم المجمتع الإنساني ككل ويمنحه سعادة التعاون والإخاء، والأمن والطمأنينة والرخاء، وتمنحه سيادة النظام والعدل والحق، وانتشار الخير والفضائل الجماعية.

ويظهر هذا القسم في أي حضارة ضمن التقدم الاجتماعي له الشامل للنظم الإدارية، والحقوقية، والمالية، والشامل للأخلاق والعادات والتقاليد، وكل أنواع الثقافات والعلوم التي تخدم هذا الصنف.

٣. ما يأخد بيد الإنسان فردا كان أو جماعة إلى السعادة الخالدة التي تبدأ منذ فترة إدراك الإنسان ذاته والكون من حوله، وتنتهي إلى ما لا نهاية في وجوده الأبدى الذي ينتقل فيه من حباة حسدية إلى حباة روحية أبدية.

ويدخل في هذا القسم أنواع التقدم الفكري القائم على التأملات الحكمية التي توصل الإنسان إلى معرفة الخالق، وسرّ وجود الإنسان، وغايته ومصيره، وواجبه في الحياة الدنيا، وسبل سعادته الأبدية الخالدة. وهي جميعها تندرج تحت اسم المعتقدات والواجبات الدينية وسائر التكاليف والآداب الشرعية.

١. من الجدير بالذكر، من باب الأمانة العلمية، أنا أخذنا هذا التقسيم الجميل من كتاب "أسس الحضارة الإسلامية ووسائلها" واستفدنا منه بعينه في المقال هنا، وسنستفيد من الفكرة في التطبيق عند البحث عن المدينة المهدوية. إنشاء الله.

وسنحاول دراسة الحضارة الإسلامية في عصر الظهور والمدينة المهدوية في ضمن هذه العناصر والأدوات وفي ضوء الآيات والروايات التي تشير إلى عصر ما بعد الظهور. وقبل الدخول في صلب البحث لا بدّ من مقدّمة علمية تبحث عن مقولة "صراع الحضارات" التي تكلّم عنها صمويل هينتغتون والتي سببت ضجة كبيرة في الأوساط العلمية، بما أنّا نقرأ في الروايات عن حالة مشابهة لها أي الحرب والصراع بين الحضارات وغلبة الإسلام وحضارته على الأديان والحضارات كلّها بعد ظهور الإمام المهدى على الأديان.

### صراع الحضارات

مقولة "صراع الحضارات" لصمويل هينتغتون كانت في الحقيقة جوابا وردّا عن أطروحة "نهاية التاريخ والإنسان الأخير" لفرانسيس فوكامايا حيث اعتبر فوكامايا أن الديموقراطية الليبرالية هي آخر ما وصل إليه الإنسان وهي التي ستأخذ الغلبة على الأنظمة السائدة حول العالم. فالحرية والفردية والمساواة والسيادة الشعبية وغيرها من مبادئ الليبرالية تشكّل مرحلة نهاية التطور الأيديولوجي للإنسان، وهكذا تكون عولمة الديموقراطية الليبرالية صيغة نهاية للحكومة البشرية. ولا يمكن للبشرية تقدم بديل أفضل من هذا النظام. وبهذا النظام تكون نهاية التاريخ والإنسان الأخيريعيش في هذا النظام.

خالف هينتغتون فوكامايا، وقدّم نظرية "صراع الحضارات" واعتبر أطروحة "نهاية التاريخ" قاصرة مجادلا أن الصراع ما بعد الحرب الباردة يبقى مستمرًا إلا أن النزاع خلال الحرب الباردة كان أيديولوجيا بين الرأسمالية والشيوعية، بينما النزاع القادم سيتخد شكلا مختلفا ويكون بين حضارات مختلفة، وستتحارب الحضارات وتتقاتل فيما بينها، وفي النتيجة لا تتخلف إلا الهلاك والقتال والدمار. في نظر هينتغتون الخصائص الثقافية لا يمكن تغييرها، بين الانتماءات الأيديولوجية قد تتغير، كإنسان شيوعي يتبدّل إلى ليبرالي. فالحرب القادم بين الحضارات حرب مشكل وصدام كامل.

[Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations, Foreign Affaris, Volume 72 No. 3.]

أمّا الإسلام فهو أيضا يتكلم عن نهاية التاريخ ولكن بغلبة الدين الإسلامي ونظريته وحضارته على الأديان والحضارات كلها. "يَأْبَى اللهُ إلّا أَنْ يُتِمَّ نُورَهُ وَلَوْ كَرهَ الكَافِرُونَ هَوَ الَّذي أَرسَلَ رَسُولَهُ بِالهُدي وَدينِ الحقّ لِيُظْهَرَهُ عَلَى الدّينِ كُلِّهِ وَلَوْ كَرهَ المُشْرِكُونِ " (التوبة: ٣٢، ٣٣) "ويريدُ اللهُ أَنْ يُحِقَّ الْحُقَّ بِكَلِمَاتِهِ وَيَقْطَعَ دَابِرَ الْكَافِرِينَ لِيُحِقَّ الْحَقَّ وَيُبْطِلَ الْبَاطِلَ وَلَوْ كَرَهَ الْمُجْرِمُون " (الأنفال: ٧، ٨) والمدينة المهدوية التي بشرت عنها الآيات والروايات تخبر عن السعادة والخير والأمن والأمان في شتى الميادين و تبشّر عن الصلح والعدالة في كل العالم. فلا الديموقراطية الليبرالية هي قصوى ما وصل إليها الإنسان ولا نهاية الإنسان هي نهاية الهلاك والدمار، وقد قدّم الإسلام النظام البديل المتصل بالخبير المطلق منذ أربعة عشر قرن.

تفرّق نظرية "صراع الحضارات" بين الدّين والأيدولوجية مؤكدة أنّ الغرب متمتّع بالأيدولوجية والشرق بالأديان كونه معهد الأديان كلّها. هذه الدعوى باطلة من الأساس ولا وجه لها مطلقا، بما أنّ الدين هو الإيمان والعمل الصالح معا، أي هو يعطى الرؤية الكونية الشاملة وكذلك الأيديولوجية الكاملة. الدين لا يعطى النظريات فقط، بل يتكلم عن إعمالها وجعلها عمليا بالخطوات المحكمة. المدينة المهدوية كذلك ليست نظرية فقط، بل يعتقد الإسلام ىتحققها حتما.

ومن خطأ نظرية "صراع الحضارات" أنها ظنّت أن الدين هو نتيجة الحضارة ومحصولها. ونحن نعتقد بالعكس تماما حيث إن الدين الكامل الذي هو الرؤية الكونية والأيديولوجية معا هو الأساس للحضارة. الدين له منشأ وحياني، والحضارة هي جهد إنساني. فالحضارة الإسلامية في المدينة المهدوية ستقوم على أساس الدّين الإسلامي وتعاليمه الوحيانية.

### المدينة المهدوية والحضارة الإسلامية

قبل التكلُّم عن المدينة المهدوية لا بدّ من تقديم تعريف مختصر عن الإمام المهدى اللهِ، حتى تتضح معالم مدينته التي سيؤسسها بعد ظهوره. ولا بدّ من إلقاء الضوء مختصرا على الحضارة الإسلامية أيضا حتى يتبيّن لنا أنّه متى يمكن أن نقول عن حضارة أنّها إسلامية أو غير إسلامية.

## لمحة موجزة عن الإمام المهدي عليها

الإمام المهدي عليه هو الإمام الثاني عشر عند الشيعة، وهو من سلالة النبي الأكرم الشيسية. وقد جاء في مصادر أهل السنة أن الرسول الأكرم الشيسية قال:

"أبشركم بالمهدي، يبعث في أمتي."

"لا تقوم الساعة حتى يلي رجل من أهل بيتي."

"يخرج في آخر الزمان رجل من ولدي." وغيرها من الروايات. [انظر: محمد أمير الناصري، الإمام المهدي في الأحاديث المشتركة بين السنة والشيعة، ص١٩، ٢٠.]

وقد ولد في سامراء سنة ٢٥٥ الهجرية. أبوه الإمام الحسن العسكري المنطق وأمه السيدة نرجس المنطق وبعد خمسة أعوام من ولادته غاب عن أعين الناس، وهو حي إلى اليوم وسيظهر بعد توقر الشروط وسيملأ الأرض قسطا وعدلا كما ملئت ظلما وجورا.

أهل السنة من المسلمين أيضا يعتقدون بالإمام المهدي الشيخ كالمصلح الذي سيظهر قبل قيام القيامة، إلا أنهم ينكرون ولادته الآن، ويقولون بمجيئه في الدنيا قرب الساعة. ففي صحيح الترمذي من كتب الصحاح عند السنة أنه قال رسول الله الشيخية: "لا تذهب الدنيا حتى يملك العرب رجل من أهل بيتي يواطئ اسمه اسمي". و"إن من أمتي المهدي يخرج يعيش خمسا أو سبعا أو تسعا (سنين)." [الترمذي، صحيح الترمذي، كتاب الفتن، باب ما جاء في المهدي، حديث الاعنى. وقد جاء في بعض رواياتهم: "لا تنقضي الأيام ولا يذهب الدهر حتى يملك رجل من أهل بيتي، اسمه يواطي اسمي." أو "اسمه كاسمي" أو "اسمه كاسمي" أو "اسمه كاسمي، وكنيته ككنيتي." أو "اسم المهدي محمد." [انظر: الناصري، محمد أمير، الإمام المهدى في الأحاديث المشتركة بين السنة والشيعة، ص٢٣٠، ٢٠.]

وقد ذكرت كتب الفريقين علامات لظهور الإمام المهدي الله وأنه سيظهر على الأرض ويقاتل مع السفياني وغيره من قوى الشر. وأنه يفتح البلاد واحدا تلو الآخر حتى يسع حكمه إلى كل الأرض. وأن عيسى بن مريم الله يصلى خلفه. [ المصدر نفسه، صـ ۵۲ إلى ۵۶، صـ ۲۴۹، من كل أنواع .۲۵٠] وأنّه يؤسس لمدينة عادلة قائمة على التعاليم الإسلامية الأصيلة، خالية من كل أنواع

البدع والخرافات.

#### الحضارة الاسلامية

كل حضارة تقوم على نظام فكرى خاص، وتهدف الوصول إلى غاية معيّنة تشخّصها الأصول والمباني الفكرية له. الإسلام بما أنه نظام كامل للحياة فهو يقدّم رأيه ونظريته في كل مجالات الحياة وجوانبها المادّية والمعنوية. الحضارة التي أسّست على النظام الفكري الإسلامي يقال لها حضارة إسلامية.

والحضارة التي تكلّم عنها الإسلام لم تبق في الأذهان فقط، ولم تقتصر على صفحات الكتب فحسب، بل لبس ثوب التحقق بيد صاحب هذه الدعوة. وكان المؤسس الأول لها الرسول الأكرم المراضية حيث وضع سماحته الحجر الأساس لأول مرّة لمدينة إسلامية وكذلك لحضارة إسلامية شامخة في شبه الجزيرة العربية. وقد استمرّت هذه الحضارة عبر القرون في أقصى نقاط العالم. فني هذه الحضارة قام المسلمون بترقية العلم والفلسفة، والفن والأخلاق، والسياسة والاقتصاد وتطويرها. وكان مدينة النبي الشُّنَّاتُ أول مركز والمنطلق الأساس لهذه الحضارة، ثم انتقل مركز ثقل هذه الحضارة إلى بغداد والقاهرة، وقرطبة وغيرها من البلاد، حتى استطاعت إصدار العلوم والفنون وتجربتها العملية إلى غير المسلمين وإلى أقصى نقاط العالم.

من أهم الخصائص التي تميز الحضارة الإسلامية عن غيرها من الحضارات أنَّها تقوم على التعاليم الإسلامية الرفيعة أمثال:

- \_التوجه إلى ما واراء الطبيعة وإلى البعد غيرالمادّي في الإنسان
  - \_التوجه إلى المبدأ والمعاد
- \_الاعتراف بالحاجات المادّية والمعنوية معا والتأكيد على أشباعهما معا
  - \_الأهمية الخاصة للعلم والمعرفة والتربية في الإسلام
    - \_ تأكيد الإسلام على مبدأ العدالة

### المدينة المهدوية

## طول وعرض المدينة المهدوية:

تؤكّد الآيات والروايات أن الإمام المهدي الله سيحكم على كل الدنيا وأن حكمه سيتمدد من شرق الأرض إلى غربها. " وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّالِحاتِ لَيَسْتَخْلِفَةً مُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَ لَيُمَكِّنَنَ هَمُ دِينَهُمُ الَّذِي ارْتَضَى هَمُ ". (النور: ۵۵) الأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ اللَّرض كلها، وبما أن الآية بإطلاق لفظ الأرض المحلى بالألف واللام تفيد استخلاف المؤمنين في الأرض كلها، وبما أن هذا الوعد لم يتحقق إلى الآن فسيتحقق حتما بظهور الإمام المهدي الله كما جاءت في الروايات.

فقد نقل أبو بصير عن الإمام الصادق على أنه قال: "فيفتح الله على يده مشارق الأرض ومغاربها.. وتشرق الأرض بنور ربّها، ولا تبقى في الأرض بقعة عبد فيها غيرالله عزوجل إلّا وعبد الله فيها، ويكون الدين كله لله ولو كره المشركون." [ابن بابويه، كمال الدين وتمام النعمة، ج٢، صـ٣٤٥، ٣٤٥.]

وهناك روايات من الفريقين تؤكّد فتح جيش الإمام المهدي الله لكلّ من بلاد الصين، والقسطنطنية، والرومية وغيرها من البلاد وكذلك يفتح القدس، ومكّة، والمدينة والشام وغيرها من بلاد المسلمين، وتؤكّد أن الأرض تطوى له وأن الأعداء يذوبون أمامه كما يذاب الملح في الماء بمجرّد رؤيته الله أمير الناصري، الإمام المهدي في الأحاديث المشتركة بين السنة والشيعة، ص ٢٧٨ إلى ٢٩٨.]

### مدة ملكه العلا:

الروايات متضاربة في تعيين مدّة ملكه الله. فقد جاء من سبع سنين إلى ثلاث مأة سنة وما زاد. وفي المقابل هناك روايات أبت عن تعيين المدّة وقالت أنه الله يحكم في الأرض ما شاء الله.[انظر: النعماني، الغيبة للنعماني، باب ٢٤، ما روي في مدّة ملك القائم الله بعد قيامه.] فني رواية عن رسول الله عليه الله الساعة حتى يملك رجل من أهل بيتى، أجلى،

أقنى، يملأ الأرض عدلا كما ملئت قبله ظلما، يكون سبع سنين." [طبري، محمد بن جرير بن رستم، دلائل الإمامة، صـ ٤٨١.] فهذه الرواية عيّنت عمر ملكه الله سبع سنين، وهي أقلّ المدة التي جاءت في الروايات. وهناك روايات تقول عن عشرين سنة، وأربعين عاما، وثلاث مأة سنة ويزيد الله عليه تسعا كما لبث أصحاب الكهف في كهفهم. [انظر: الناصري، الإمام المهدي في الأحاديث المشتركة بين السنة والشيعة، ص٣١٣، ٣١٣.] فلا يكن لنا بعد تضارب هذه الروايات أن نعين مدّة لملكه ، فنميل إلى الروايات التي تقول إنه يحكم ما شاء الله. ومن طرف آخر هناك روايات تؤكد أن ألله يطوّل الليل والنهار في عصر الظهور بحيث يكون سنة واحدة في دولته على مساوية لسبعين سنة عادية، أو لعشر سنوات. فلا يمكن لنا القطع بمدّة ملكه بوجه من الوجوه. ومن البعيد جدّا أن يهدّ الله لهذه الدولة بهذه التمهيدات، وتنتظر البشرية لهذه المدّة الطويلة وتتحمل كلّ هذه المصائب والآلام، ثم يكون عمرها قصيرا. فنطمئنّ إلى طول عمر المدينة المهدوية وتلألأ الحضارة الإسلامية فيها. والأدلّة التي تثبت الرجعة يمكن أن تكون شاهدا أيضا لطول مدة حكمه على.

# الوضع المادّي في المدينة المهدوية:

الإسلام بما أنه دين الفطرة، فهو ينظر إلى كل جوانب الحياة. فلا يهمل طرفا بحق طرف آخر. فيعلَّمنا الإسلام أن نطلب من الله تعالى خير الدنيا والآخرة معا: " رَبَّنا آتِنا في الدُّنْيا حَسَنَةً وَ في الْآخِرَة حَسَنَةً" (البقرة: ٢٠١) وتؤكد على أن لا ننسى نصيبنا من الدنيا: "وَابْتَغ فِيمَا آتَاكَ اللهُ الدَّارَ الآَخِرَةَ وَلَا تَنْسَ نَصِيبَكَ مِنَ الدُّنيَا" (القصص: ٧٧).

الحضارة الإسلامية في المدينة المهدوية من هذا المنطلق، وبما أنها ستقام على أساس تعاليم الدين الحنيف فهي أيضا لا تهمل الجانب المادّي في الحياة. يظهر من الروايات أن الوضع المادّي والاقتصادي سيكون على أفضل حال ورقى تام في المدينة المهدوية. نعم مما يؤكِّد عليه دين

١. نعم هناك من حاول الجمع بين هذه الروايات بحمل بعضها إلى نشأة دولته الله ، وبعضها إلى زمن استقرار دولته، وأن بعضها ناظرة إلى هذه السنوات العادية وبعضها إلى السنوات الخاصة بزمن الطهور. إلا أن هذه التأويلات ليست أكثر من الاحتمالات، فلا يمكن القطع بها.

الإسلام عدم التركيز على طرف واحد وإهمال الطرف الآخر، بل لا بدّ من أن يكون هناك نوع من التعادل والتوازن بين الطرفين.

نذكر هنا بعض الروايات ضمن مجموعات تثبت هذا المعنى:

ـ تسخير الطبيعة في ظلّ دولة المهدي السلِّه

تبيّن الروايات وضعا غير عادي في زمن دولة الإمام المهدي الله ، حيث تؤكد على أن الخير والبركة تغمران كل الدولة، وأن الأرض والسماء تخرجان من بركاتهما، وأنّ أركان الطبيعة ستكون مسخرة بتمامها للجيش المهدي الله ، بل للمؤمنين جميعا. وقد جاء في بعض الروايات أن المؤمن، في دولته، يحى الموتى بإذن الله.

فني رواية عن محمد بن جعفر بن محمد عن آبائه المنظم قال: "إذا قام القائم بعث في أقاليم الأرض في كل إقليم رجلا... ويبعث جندا إلى القسطنطنية، فإذا بلغوا الخليج كتبوا على أقدامهم شيئا، ومشوا على الماء." [النعماني، الغيبة للنعماني، ص٣١٩.]

وفي رواية طويلة لمفضل بن عمر، ينقلها عن الإمام الصادق الله:

"إذا قام القائم على استنزل المؤمن من الطير من الهواء، فيذبحه، فيشويه، ويأكل لحمه، ولا يكسر عظمه، ثم يقول له: أحى بإذن الله. فيحيا ويطير. وكذلك الظباء من الصحاري.

ويكون ضوء البلاد نوره، ولا يحتاجون إلى شمس ولا قمر، ولا يكون على وجه الأرض مؤذ، ولا شرّ، ولا إثم، ولا فساد أصلا، لأن الدعوة سماوية، ليست أرضية. ولا يكون للشيطان فيها وسوسة، ولا عمل، ولا حسد، ولا شيء من الفساد، ولا تشوك الأرض والشجر، وتبق زروع الأرض قائمة، كلما أخذ منها شيء نبت من وقته، وعاد كحاله. وإن الرجل ليكسو ابنه الثون فيطول معه كلما طال، ويتلون عليه أى لون أحبّ وشاء.

ولو أن الرجل الكافر دخل جحرا ضب، أو توارى خلف مدرة، أو حجر، أو شجر لأنطق الله ذلك السترالذي يتوارى فيه، حتى يقول: يا مؤمن، خلفي كافر فخذه، فيأخذه ويقتله.

ولا يكون لإبليس هيكل يسكن فيه، ويصافح المؤمنون الملائكة، ويوحي إليهم، ويحيون الموتى بإذن الله." [الطبري، دلائل الإمامة، ص۴۶۲، ۴۶۳.]وفي الرواية عن رسول الله المنافظة:

"إن المهدى من أهل بيتي، يخرج في آخر الزمان، ينزل له من السماء قطرها، وتخرج له الأرض بذرها..." [الطوسي، الغيبة للطوسي، ص١٨٠.]

وفي الاحتجاج للطبرسي في ضمن رواية طويلة عن الإمام الحسن الله: "حتى يبعث الله رجلا في آخر الزمان... وتخرج الأرض نبتها، وتنزل السماء بركتها، وتظهر له الكنوز... " [الطبرسي، الاحتجاج، صـ ٢٩١.]

وجذا المعنى هناك روايات كثيرة أخرى.

\_السخاء ووفرة العطاء في المدينة المهدوية

كما تقدّمت الروايات، أن الأرض والسماء تخرجان من خيراتهما في عصر ظهور الحجة الله، فلا يبق فقير في دولته. والوجه في ذلك معلوم، كما قال أمير المؤمنين عليه: "إن الله سبحانه فرض في أموال الأغنياء أقوات الفقراء. فما جاع فقير إلا بما منع (متع به) غنيّ، والله تعالى سائلهم عن ذلك." [نهج البلاغة، الحكمة رقم ٣٢٨.] وبما أن الغنيّ لا يمكن له المنع في دولته، وأن الثروة تقسّم بالعدالة والسوية فلا يوجد فقير، حتى أنه لا يجد الأغنياء من يتقبّل صدقاتهم ونحلاتهم.

ففي الرواية عن أبي جعفر الباقر اليلا: "إذا ظهر القائم دخل الكوفة... ويعطى الناس عطايا مرتين في السنة، ويرزقهم في الشهر رزقين، ويسوّى بين الناس حتى لا ترى محتاجا إلى الزكاة، يجئ أصحاب الزكاة بزكاتهم إلى المحاويج من شيعته فلا يقبلونها، فيصيّرونها ويدورون في دورهم، فيخرجون إليهم فيقولون لا حاجة لنا في دراهمكم... ويجتمع إليه أموال أهل الدنيا كلها من بطن الأرض وظهرها..." [المجلسي، محمد باقربن محمد تقي، بحار الأنوار، ج٥٢، ص٣٩١.] \_ القوة الجسمية في المدينة المهدوية

الإسلام يؤكّد على القوة الجسمية، مثلما يؤكّد على القوة النفسية والروحية. ففي الآية القرآنية "إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَاهُ عَلَيْكُمْ وَ زَادَهُ بَسْطَةً فِي الْعِلْمِ وَ الْجِسْمِ" (البقرة: ٢٤٨) يشير إلى كلا القوتين اللتين منحهما الله تعالى لطالوت في الحرب مع الجالوت، وأنه تعالى يعطيهما للذين اصطفاهم. وقد جاء في الروايات أن المؤمنين في المدينة المهدوية يتمتعون بالقوة الجسمية الخاصة.

ففي الرواية عن علي بن الحسين الميالا: "إذا قام القائم أذهب الله عن كلّ مؤمن العاهة وردّ

إليه قوّته." [النعماني، الغيبة للنعماني، ص٣١٨.]وكذلك في الرواية عن الإمام زين العابدين عليه: "إذا قام قائمنا أذهب الله عزوجل عن شيعتنا العاهة، وجعل قلوبهم كزبر الحديد، وجعل قوة الرجل منهم قوة أربعين رجلا..." [المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٢، ص٣١٧.]

وغيرها من الروايات بهذا المعنى. وهذه القوة الجسمية ستلعب دورا إبجابيا مهما في عمارة الأرض وتسخير إمكاناتها لأجل قيام أفضل حضارة على الإطلاق على الكوكب الأرضى.

\_ التطور التكنولوجي في المدينة المهدوية

تنبّيء الروايات عن تطوّر غير مسبوق في التكنولجيا وفي شتّى العلوم الحديثة في زمن الظهور بحيث تحيّر الأذهان وتدهش العقول. وكما سيأتي أن العقول ستكتمل في هذا العصر وأن الآفاق من العلوم ستفتح، وبالنتيجة ستتطور الوضع المادي وستتقدّم الأدوات والآلات التكنولوجية.

فني الرواية عن الإمام الصادق الله "إنّ قائمنا إذا قام أشرقت الارض بنور ربها، واستغنى العباد عن ضوء الشمس، وصار الليل والنهار واحدا، وذهبت الظلمة، وعاش الرجل في زمانه ألف سنة.. يكسوه الثوب فيطول عليه كما طال، ويتلوّن عليه أي لون شاء." [الطبري، دلائل الإمامة، ص۴۵۴.]

فاستغناء الناس عن نور الشمس، وصيرورة اليل والنهار واحدا، وكون عمر الإنسان ألف سنة، وتغيير طول الثوب ولونه حسب إرادة الإنسان وغيرها من الحقائق التي أشير إليها في الروايات لا تتحقق بالكرامة أو المعجزة، وإنما عن الطريق العادّي. كأن الإنسان يصل إلى حقيقة النور وسيصل إلى المبدأ الأصلي للطاقة، ويستفيد منهما، فيصير الليل كالنهار في ضوء هذه المستحدّات.

وإذ أشكل أحد كيف يمكن وقوع هذه الحوادث؟ والعقل البشري يستبعده.

نقول له في الجواب إن هذه الأمور ليست فيها الاستحالة العقلية. نعم في العادة لا تتحقق مثل هذه الأمور. فالشك في تحقق هذه الوقائع شك في قدرة الله. فبلطف من الله وبتطور التكنولوجيا لا يبعد وقوع كل هذه الحقائق. الإنسان الذي كان يعيش قبل أربعة عشر قرن، كيف كان يتيقّن بطيران الإنسان في الهواء أو سماع صوت الإنسان على بعد آلاف كيلو مترات!

واليوم لقد تحققت هذه الأحلام. كذلك الوقائع التي أشيرت إليها في الأحاديث التي تتكلم عن الحضارة الإسلامية المهدوية.

وكذلك في الرواية عن الإمام الصادق الله ، نقلها عنه ابن مسكان: "إن المؤمن في زمان القائم وهو بالمشرق ليري أخاه الذي في المغرب، وكذا الذي في المغرب يرى أخاه الذي في المشرق." [المجلسي، محمد باقربن محمد تقي، بحار الأنوار، ج٥٢، ص٣٩٢.] وكذلك في الرواية: "إن قائمنا إذا قام مدّ الله لشيعتنا في أسماعهم وأبصارهم حتى لا يكون بينهم وبين القائم بريد، يكلمهم فيسمعون، وينظرون إليه وهو في مكانه." [المصدر نفسه، ص٣٣٤]

والملفت للنظر أن المذكور في هذه الروايات هو العباد والمؤمنون والشيعة. فلا يكن لأحد القول بصدور هذه الأمور من صاحب الزمان الله وعدّها من كراماته. فإن الروايات نسبتها إلى العباد العاميين. فستحقق هذه الأمور بتطور العلوم والتكنولوجيا من العوام، لا من الإمام. وقد تحقق بعض من هذه الأمور في عصرنا هذا. أما بالنسبة إلى الإمام فقد أشارت روايات إلى أمور أخرى، أكثر تطورا وخطورة من هذه.

وكذلك هناك روايات تفيد بطول عمر الإنسان العادّى في هذه المدينة. فقد نقل عن الإمام الصادق العالم: "إن قائمنا إذا قام... يعمّر الرجل في ملكه حتى يولد له ألف ذكر، لا تولد فيهم أنثي..." [المصدر نفسه، ص٣٣٧] تدلُّ هذه الروايات على التقدم في العلوم الطبية بحيث تقلُّ الأمراض والأوبئة والأسقام ويطول عمر الإنسان. وقد أنجز الطب في عصرنا هذا كثيرا من هذه الأمور. فلا نسبتبعد وقوعها أبدا.

\_الوضع المعماري في المدينة المهدوية

الفنون من أهم أركان الحضارة. ومنها الفنّ المعماري. ويمكن لنا مقياس تقدّم أي حضارة بتقدّم فنونها. فالحضارة المصرية القديمة كانت غنية جدّا في عصر فراعين، وخير الشاهد عليه الإهرامات المصرية. الحضارة الإسلامية لها سمات خاصة في فنونها المعمارية، بما في ذلك النقوش والرسوم والفسيفساء وغيرها من أدوات التجميل.

تشير الروايات إلى وضع خاص في الفنون المعمارية في الحضارة الإسلامية المهدوية.

فني الرواية عن الإمام الباقر الله: "إذا قام القائم دخل الكوفة وأمر بهدم المساجد الأربعة حتى يبلغ أساسها ويصيّرها عريشا كعريش موسى، وتكون المساجد كلها جماء لا شرف لها كما كانت على عهد رسول الله. ويوسّع الطريق الأعظم، فيصيّر ستين ذراعا. ويهدم كلّ مسجد على الطريق ويسدّ كل كوة إلى الطريق، وكل جناح وكنيف وميزاب إلى الطريق... " [الطوسي، الغيبة للطوسي، ص ٤٧٥.] وربما إعادة المساجد إلى ما كانت في عهد رسول الله الله الله الله الله الله على الله الله والاجتماع والقضاء وغيرها. فتكون المساجد هي المراكز لانطلاق النهضة المهدوية. والمحراب الذي سمي لمكان خاص في المسجد ليس إلا لكونه مكانا للحرب العقائدي والدفاعي عن الأنفس والأموال والحرمات.

وهذه الرواية تشير كذلك إلى التفات خاص لصاحب هذه الحضارة إلى توسعة الطرق وجعلها مطمئنة وآمنة بسد كل مزاحم عنه، وكذلك إعادة المساجد إلى ما كان في عهد رسول الله على حرصه في إزالة كل ما لا فائدة منه أو كانت ضياعا للمال. وقد قيل في تفسير "عريشا كعريش موسى" أن يكون السقف بحيث تصل إليها الأيدي إذا شاءت.

وهناك روايات تشير إلى توسعة المدن في هذه الحضارة المترقية. فني ضمن رواية طويلة رواها مفضل بن عمرو عن سيده الصادق الله الله الله وليصيرن الكوفة أربعة وخمسين ميلا، وليجاورن قصورها كربلاء، وليصيرن الله كربلاء معقلا..." [المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٣، ص١٦٠.] وكذلك في الرواية: "إن قائمنا إذا قام... يبني في ظهر الكوفة مسجدا له ألف بابا، ويتصل بيوت الكوفة بنهر كربلاء بالحيرة..." [المصدر نفسه، ج٥٢، ص٣٣٠.]

الوضع المعنوي في المدينة المهدوية:

كما تقدّم، إن الإسلام بما أنه دين الفطرة، فهو يعطيى الأهمية لكل جوانب الحياة. الحضارة الإسلامية التي أسست في المدينة النبوية مثلّت النموذج الأمثل في كل من الإيثار والإخلاص، والحبود والكرم، والسخاء والوفاء، والشجاعة والسماحة، والصبر والشكر، والعبودية و..... وغيرها من القيم المعنوية. وستعاد هذه القيم بأعلى درجاتها في الحضارة التي ستراها البشرية في

ظلّ الدولة المهدوية.

\_ الخلائق كلها ترضى عنه في دولته

عدلا كما ملئت جورا، يرضى بخلافته أهل السماء، والطير في الجوّ...." [ الطبري، دلائل الإمامة، ص ٢٤١.]

وفي الاختصاص للشيخ المفيد عليه الرحمة، عن رسول الله وَالشُّكَّةُ: "اسمه اسمى، فعند ذلك (المدينة المهدوية) تفرح الطيور في أوكارها، والحيتان في بحارها." [المفيد، الاختصاص، ص۲۰۸.]

\_إكمال العقول وتقدّم العلوم في المدينة المهدوية

كما هو المعلوم أن الثقافة جزء لا بدّ منها في كل حضارة. وقد عرّفها الباحثون بالجزء غير المادّي في الحضارة بما ذلك العلوم والعادات والأخلاق والقيم وغيرها من الاتجاهات المشتركة. كثير من الخلافات والفساد المالي والأخلاقي وغيرهما تنتج من عدم العلم والمعرفة. المعايير التي توزن بها الأمور ستتغير مأة وثمانين درجة بعد إكمال عقول الناس في عصر الظهور.

تؤكد الروايات على أن العقول البشرية ستصل إلى قمّة نضجها وكمالها في عصر الظهور، حيث تنفجر عيون الحكمة والعلم والمعرفة.

ففي رواية عن عن الإمام الباقراكي: "إذا قام قائمنا وضع الله يده على رؤوس العباد، فجمع به عقولهم، وكملت به احلامهم." [الكليني، أصول الكافي، ج١، ص٢٥.]

وفي الرواية الإمام الباقريا الله عنه الله ينال متخضضا، يفحص بدمه ثم لا يردّه عليكم إلا رجل منا أهل البيت، فيعطيكم في السنة عطائين، ويرزقكم في الشهر رزقين، وتؤتون الحكمة في زمانه، حتى إن المرأة لتقضى في بيتها بكتاب الله تعالى وسنة رسول الله." [النعماني، الغيبة للنعماني، ص٢٣٩.]

وفي رواية عن الإمام الصادق الله: "العلم سبعة وعشرون حرفا، فجميع ما جاءت به الرسل حرفان، فلم يعرف الناس حتى اليوم غير الحرفين، فإذا قام قائمنا أخرج الخمسة والعشرين حرفا، فبتّها في الناس، وضمّ إليها الحرفين حتى يبثها سبعة وعشرين حرفا." [المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٢، ص٣٣٤.]

هذه الأحاديث تدلّ بوضوح على حركة علمية غير مسبوقة في التاريخ في زمن النهضة المهدوية، وتدلّ على تقدّم الحركة العلمية وتضاعفها ١٢ مرة. والعلوم التي أعطيت في زمن الأنبياء جميعا ستعطى في هذه المدة وحدها، وستفتح أبواب كل العلوم المفيدة على البشرية، والطريق الذي سلكته البشرية طيلة الآلاف من السنوات ستمرّ عليه وعلى أكثر من ذلك في مدّة قصيرة. [الشيرازي، حكومت جهانى مهدى، ص١٥٠] وفي النتيجة ستنتهي أنواع الجهالة التي هي أساس الشرّ والتعصب والعناد. كما قال سيدنا على بن أبي طالب عليهما السلم: "العلم أصل كل خير، والجهل أصل كلّ شر." [الآمدي، غرر الحكم، ص٢٠٨] وبما أنه لا جهل في المدينة المهدوية، فلا شرّ فيها، والحضارة التي ستلألاً فيها تكون حضارة الخير والعطاء، حضارة العلم والمعرفة، حضارة الوسعة والرخاء.

\_ الأمن والسلام في المدينة المهدوية

لا يمكن تقدّم أيّ حضارة إلا في ظلّ السلام والأمن والأمان. فالحروب والقتال لا تترك خلفها إلا الهلاك والدمار. فهي إن لم تدمّر الحضارات، لا تساعد في تقدّمها، وتطورها ونموّها. فالروايات تقول بالحروب الدامية في بداية القيام المهدوي، إلا أنها تبشر بنهاية الخير والسعادة، محيث تقلع قوى الشرّمن أساسها، ولا يبقى في هذه الدنيا إلا الخير، والأمن والأمان، والسعادة.

وعد الله تعالى المؤمنين في القرآن الكريم أنه سيبدّل خوفهم أمنا: "وَعَدَ اللهُ الّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمْ وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخْلِفَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ كَمَا اسْتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ هَنُمْ وَيَهُمُ السَّتَخْلَفَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَلَيُمَكِّنَنَ هَنُمْ وَلَيُبَدِّلَهُمْ مِنْ بَعْدِ خَوْفِهِمْ أَمْناً." (النور: ۵۵) وهذه البشارة ستحقق بظهور الإمام المهدي المَيْد.

وفي الرواية عن الإمام الصادق على في تفسير قوله تعالى: "سِيرُوا فِيها لَيالِيَ وَ أَيَّاماً آمِنِين" (السبأ: ١٨) عندما سأله أبو حنيفة عن المراد منها: "أين ذلك من الأرض؟ أحسبه ما بين مكة والمدينة. فالتفت أبو عبد الله على إلى أصحابه فقال أتعلمون أن الناس يقطع عليهم بين المدينة

ومكة فتؤخذ أموالهم ولا يأمنون على أنفسهم ويقتلون. قالوا: نعم. فسكت أبو حنيفة. (وعند ذلك أجاب الإمام الصادق على لأبي بكر الحضرمي) "سيروا فيها ليالي وأياما آمنين. (يكون ذلك) مع قاعنا أهل البيت." [المجلسي، بحار الأنوار، ج٥٢، ص٣١٥.]

وقد جاء في الروايات إن الأمن سيدوم في هذه المدينة بحيث لا يخاف أحدا من شرّ أحد بحيث يشرب الأسد والشاة من مشرب واحد، وبحيث تسافر امرأة وحدها من مدينة إلى أخرى بدون أي خوف أو دهشة.

# \_عدالة القضاء والحقوق في دولة المهدى الله

العدل من أهمّ الأركان في بناء أي حضارة وتقدّمها. لا يمكن أن يستمرّ الملك، ولا الدولة، ولا الحضارة إذا كان الظلم هو المسيطر فيها. كما اشتهر عن النبي الأكرم عَن أنه قال: "الملك يبقى مع الكفر، ولا يبقى مع الظلم." والقرآن الكريم يعلّل نزول العذاب الإلهي بالظلم والعدوان. " فَأَرْسَلْنا عَلَيْهِمْ رِجْزاً مِنَ السَّماءِ بما كانُوا يَظْلِمُونَ " (الأعراف: ١٤٢). فلأجل ذلك تخبرنا الروايات عن بسط القسط والعدالة في الحضارة الإسلامية التي ستشرق في ظلّ المدينة المهدوية.

كثير من الروايات يؤكّد على أنه الله علا الأرض قسطا وعدلا بعدما ملئت ظلما وجورا، بل يمكن لنا أنا نقول، وبكل جرأة، إن الروايات التي تؤيد هذا المعني تصل إلى حدّ التواتر المعنوي.

فني أصول الكافي ينقل أصبغ بن نباتة عن أمير المؤمنين عليه: "فكرت في مولود يكون من ظهري الحادي عشر من ولدي، هو المهدى الذي يملأ الأرض عدلا وقسطا كما ملئت جورا وظلما..." [الكليني، أصول الكافي، ج١، باب في الغيبة، ص٣٣٨]

وفي رواية عن الإمام الباقر الله: "إذا قام قائم أهل البيت قسم بالسوية، وعدل في الرعية... وتجمع إليه أموال الدنيا من بطن الأرض وظهرها، فيقول للناس تعالوا إلى ما قطعتم فيه الأرحام وسفكتم فيه الدماء الحرام، وركبتم فيه ما حرّم الله عزوجلّ، فيعطى شيئا لم يعطه أحد كان قبله و يملأ الأرض عدلا وقسطا ونورا." [النعماني، الغيبة للنعماني، ص٢٣٨.]

بل أكثر من ذلك، هناك روايات سمّت الإمام المهدى الله بالعدل، إطلاقا للمصدر على الذات، مشيرا إلى شدّة عدله، كما كان جدّه على ابن طالب الماليا الذي قيل فيه: "قتل في محراب العدالة لشدّة عدله." فني زيارة له الله: "السلام على القائم المنتظر والعدل المشتهر." [المجلسي، بحار الأنوار، ج٩٩، ص١٠٢.] وفي زيارة أخرى: "وأتقرّب إليك بالإمام القائم العدل المنتظر المهدي إمامنا وابن إمامنا..." [المصدر نفسه، ج٩٢، ص٣٣٨.] وهناك روايات تقول إن المهدي اللهدي الله يحكم بحكم داود وآل داود، ولا يسأل الناس البيّنة، بل يعطي كل نفس حكمها. [المصدر نفسه، ج٥٢، ص٣١٩، ٣١٠.]

وبإجراء العدالة يمكن الحصول على هذه الأهداف:

1. بإجراء العدالة الاجتماعية وتقسيم الثروة بالعدالة والسوية يمكن إقلاع جذور كثير من المفاسد الاجتماعية حيث إن أسبابها ترجع في النهاية إلى الطبقات الاقتصادية والاكتناز والخيانة والغبن وغيرها من الحيل التي يتخذها أصحاب الثروة.

7. تعليم الناس العدالة وتربيتهم على أساسها ستغيّر كثيرا من الظواهر في المجتمع. فالنظام الرأسمالي مثلا يعلّم أصحابه التبعيض والظلم والعدوان والحيلة و... حيث يشوقهم باكتساب الأموال بأي طريق كان. أما النظام الإسلامي فهو يوصي بحقوق الآخرين دوما. " وَالَّذِينَ فِي أَمُواهِمْ حَقٌ مَعْلُومٌ. لِلسَّائِلِ وَ الْمَحْرُومِ" (المعارج: ٢٤، ٢٥). مثل هذه التوصيات تساهم في تقليل المفاسد الاجتماعية كثيرا.

٣. أن يكون هناك من يقيم العدالة بكل قيمة ووسيلة، وأن يعرف الناس أنه لا مفرّ منه إذا أظلم أحدا، وأنه يجري العدالة من دون فرق بين القوي والضعيف، الثري والفقير سيساهم في إنهاء الفساد ومخالفة القانون. [انظر: الشيرازي، حكومت جهاني مهدي، ص١٢٤، ١٢٥٥.]

فهكذا بإجراء القانون والعدالة يمكن حصول كثير من الأهداف والغايات التي لا بدّ منها في أي حضارة مترقية. والعدالة من أهم أركان الحضارة الإسلامية في المدنية المهدوية والتي أكدّت عليها في كثير من الروايات.

# نتائج البحث

توصّل البحث في النهاية إلى نتائج مهمة، نذكر بعضا منها وبالاختصار:

١. الحضارة في اللغة تعنى الإقامة في المدن، وهي في الاصطلاح لبست معنا جديدا وتعنى

التقدّم المادّي والمعنوي. وهناك مقاييس خاصة توزن بها تقدّم أيّ حضارة.

٢. صمويل هيتغتون أطلق مقولة صراع الحضارات وحذّر من صدام الحضارت ونهاية العالم بالصدام والخراب، وفوكومايا بشر بنهاية التاريخ بغلبة الليبرالية الغربية، بينما المدينة المهدوية تبشّر عن نهاية الخير والسعادة للبشرية وغلبة النظام الإسلامي وحضارته على الأديان والحضارات كلها.

٣. الإمام المهدى الله هو الإمام الثاني عشر عند الشيعة. إخواننا السنة يعترفون بالإمام المهدى المله ونهضته، إلا أنهم ينكرون ولادته فقط.

۴. الحضارة الإسلامية هي الحضارة التي أسست بناء على النظام الفكري الإسلامي الذي أخذ جذورها من الوحي والاتصال بالغيب الإلهي. وكان الرسول الأكرم المنافية أوّل مؤسس لها.

٥. تدلُّ بعض الآيات وكثير من الروايات على أن المدينة المهدوية ستتمدّد من شرق الأرض إلى غربها، وأنّ مدّة حكمه وفترة حضارته تكون طويلة أيضا.

٤. الوضع المادّي في الحضارة الإسلامية التي ستشهدها البشرية بعد ظهور الإمام المهدى الله يكون إلى أحسن حال. تدلّ الروايات على أنّ الطبيعة بجميع أجزائها تكون مسخّرة في هذه المدينة، وأن الأرض والسماء تخرجان من خيراتهما، وأنّ الناس يكونون أغنياء بحيث لا يوجد من يقبل الخيرات والصدقات، وأنّ الناس سيتمتّعون بقوة جسمية غير عادّية، وأن التكنولوجيا والعلوم ستتطور مرات كثيرة من الوضع الحالى. وكذلك ستشهد البشرية فنونا جديدة معمارية وتشكيلية وغيرهما، وأن المدن ستتوسّع...

تدلُّ الروايات على أنَّ الوضع المعنوي والفكري سيتطوّر في المدينة المهدوية بحيث إنَّ العقول ستكتمل، وإن النهضة العلمية والفكرية تترقى أضعافا مضاعفة، والأمن والسلام سيدومان في هذه المدينة، وأن العدالة الحقيقة هي التي ستسيطر فيها وتكون لها الكلمة الأخيرة. وبالنتيجة يرضى الخلائق كلهم، وتنتهي الأجرام والفساد بشتي أنواعه. وهكذا يقتربون العباد إلى الهدف الذي خلقوا من أجلهم، أي العبادة، والمعرفة والسعادة والقرب من الله عزوجلٌ.

## المصادر والمراجع

- ۵۲.القرآن الكريم
- ٥٣. ابن بابويه، محمد بن على، كمال الدين وتمام النعمة، تحقيق: على أكبر غفاري، نشر إسلامية تهران، ط۲، ۱۳۹۵ ه.
  - ۵۴. ابن منظور، لسان العرب، دار إحياء التراث العربي، بيروت، لبنان، ط ۱، ۱۴۰۸هـ
- ۵۵. الآمدي، عبد الواحد بن محمد، غرر الحكم ودرر الحكم، تحقيق: سيد مهدى رجائي، دار الكتاب الإسلامية، قم إيران، ط ٢، ١٤١٠ هـ.
  - ٥٤. الأمراني، حسن، حول مفهوم الحضارة، مجلة حراء، العدد ٣١، (ص ٥٣ \_ ٥٥).
- ۵۷.الترمذي، أبو عيسي محمد بن عيسي، سنن الترمذي، تحقيق: صدقي جميل العطار، دار الفكر، بيروت لبنان، ط ١، ١۴٢٢ هـ.
- ٥٨.الشريف لرضي، السيد أبو الحسن محمد بن الحسين، نهج البلاغة، ترجمه: على شيرواني، نهاد معظم رهبری در دانشگاه ها، قم ایران، ۱۳۹۰ش.
- ۵۹.الشیرازی، ناصر مکارم، حکومت جهانی مهدی، انتشارات نسل جوان، قم إیران، ط ۵، ۱۳۸۶ش.
- ٤٠.الطبرسي، أحمد بن على، الاحتجاج على أهل اللجاج، تحقيق: محمد باقر خرسان، نشر مرتضى مشهد ایران، ط۱، ۱۴۰۳ هـ.
  - ٤١.الطبري، محمد بن جريربن رستم، دلائل الإمامة، نشر بعثت، قم إيران، ١٤١٣ هـ.
- ٤٢. الطوسي، محمد بن الحسن، كتاب الغيبة للحجة (الغيبة للطوسي)، تحقيق: عباد الله تهراني وعلى احمد ناصح، دار المعارف الإسلامية، قم إيران، ط ١،١٤١١ هـ.
- ۶۳ المفيد، محمد بن محمد، الاختصاص، تحقيق: على أكبر غفاري ومحمود محرمي زرندي، المؤتمر العالمي لألفية الشيخ المفيد، قم إيران، ط ١، ١٤١٣هـ.
- ٤٤. الكليني، محمد بن يعقوب، أصول الكافي، تحقيق: على أكبر غفاري ومحمد آخوندي، دار الكتب الإسلامية، تهران، ط ۴، ۱۴۰۷هـ.
- ٤٥. المجلسي، محمد باقربن محمد تقي، بحار الأنوار الجامعة لدرر أخبار الأئمة الأطهار، دار إحياء التراث العربي، بيروت لبنان، ط ٢، ١٤٠٣ هـ.

٤٤. مؤنس، حسن، الحضارة، دراسة في أصول وعوامل قيامها وتطوّرها، عالم المعرفة الكويت، ط١٩٧٨م. 8٧. الميداني، عبد الرحمن حسن حبنكة، أسس الحضارة الإسلامية ووسائلها، دار القلم دمشق، سورية، ط ۲، ۱۴۰۰هـ

84. الناصري، محمد أمير، الإمام المهدى في الأحاديث المشتركة بين السنة والشيعة، إشراف: الشيخ محمد على التسخيري، المجمع العالمي للتقريب بين المذاهب الإسلامية، ط ٢، ١٤٢٨هـ.

۶۹. النعماني، محمد بن إبراهيم، الغيبة للنعماني، تحقيق: على أكبر غفاري، نشر صدوق، تهران، ط ١، ١٣٩٧ هـ ٧٠. المواقع الالكترونية:

٧١. الموقع الرسمي للأستاذ مالك بن نبي: http://www.binnabi.net

۷۲. الموقع الرسمي لمؤسسة ويل ديورانت: http://will-durant.com/civilization.htm

۷۳. موقع المعاني: http://www.almaany.com/ar

https://ar.wikipedia.org/wiki عويكيبيديا: ۷۴

المراجع باللغة الأجنبية:

- 1. Will Durant, The Story of Civilization, Part: 1, Simon and Schuster Publications, New York 2005.
- 2. Samuel P. Huntington, The Clash of Civilizations, Foreign Affaris, Volume 72 No. 3, Summer 1993.

# عزاء الحسيني على ضوء كلام الإمام الرضاء عليه والامام الخميني رَمَهُ عَلَيْهِ

# ممتاز حسین کهرمنگی

الخلاصة: ٢

عاشوراء عنوان للمسلك و المدرسة و طريق الى الله، وهي ليس اسم خاص ليوم بل هي مصداق لايام الله و هي تهدى الناس الضال الى الله تعالى، و حيات هذه العاشوراء و بقائها بالعزاء و النياحة، و العزاء لأهل البيت عليه اظهار مودتهم و محبتهم عملا، و صورة هذه العزاء و شكلها الظاهري الذي مقبول و مؤيد بسيرة رسول الله صل الله عليه و آله وسلم و الإثمة عليه و المهات المؤمنين و اصحابهم، هو الجزع و البكاء و انشاد المراثي و المصائب مع قيام مجالس العزاء، و هذه العزاء و البكاء المشروعة في الاسلام و المنقولة في كتب التواريخ على نوعين؛ الاول: العزاء قبل شهادة الحسين الله والثاني: العزاء بعد شهادة الحسين الله الهده الحسين الله والثاني: العزاء بعد شهادة الحسين الله المهادة الحسين الله والثانية و المهادة الحسين الله والثانية و المهادة الحسين الله والثانية العزاء بعد شهادة الحسين الله والثانية و المهادة المهادة الحسين الله والثانية و المهادة الحسين الله والمهادة المهادة المهادة المهادة المهادة المهادة المهادة المهادة و المهادة المهاد

و الغرض الاصلى لهذه المقالة هو بيان القسم الثانى من هذين القسمين المذكورين، و لكن هذا الموضوع ايضا طويل جدا و مفصل، لهذا نحن نرسم و نبيّن عزاء الحسينى على ضوء كلام الإمام الرضاء الله ، فقط.

<sup>.</sup>Kharmangimumtaz@gmail.com .\

٢. ان هذا المقال للباحث الشهير حجة الإسلام والمسلمين الدكتور محمد يعقوب البشوي من فضلاءالباكستان في التفسير التطبيقي و عضو اللجنة العلمية في علوم القرآن و الحديث في الجامعة المصطفى العالمية.

الإمام الرضاء الله كان يهتم اهتماما خاصا لقيام العزاء و البكاء لجده الحسين الله و اصحابه، وكان يقيم مجالس العزاء و يجلس مع اصحابه و عياله وكان يحب ان ينشد المراثي و المصائب و القصائد و كان يأمر بالبكاء و الحزن و الألم، و جاءت في كلامه عليه، اهميهُ العزاء و صورهٔ قيامها و ثوابها و ضرورهٔ قيامها و فوائده.

الكلمات المفتاحية: عزاء الحسيني، الإمام حسين الله الإمام الرضاء الله الاحاديث، اهمية العزاء و ثوابها و فوائدها.

المقدمة

أهمىة العزاء وضرورتها

أهميهُ العزاء تظهر من قيامها في كل زمن مناسبهُ عند أولياء الله و الهاديون للأمم، و في الحقيقة لولا الإمام السجاد و السيدة زينب سلام الله عليهما و خطباتهما كانت تخفي و تنعدم نهضهٔ الحسينيه في كربلاء، وهذه الخطبات التي تصل بها نهضهٔ الحسينيه و حقيقتها الينا و الى يومنا، و بهذه الخطبات يطلع الناس على مصائب آل محمد المنافع و على الظلم و الجور عليهم من جانب آل سفيان من المدينة المنورة الى المدينة الشام و من المدينة الشام الى المدينة المنورة.

المدينة الشام (دمشق) هي مدينة كان يسابّ أهله على آل محمد و يعاندهم على وجه العبادة جهالة، و يعملون هذا العمل القبيح بوجه قربة الى الله منذ سبعين سنة، و لكن خطبة السيدة زينب عليها تهدى أهل دمشق الى خلافة الله و ولايته و الى دينه مع اطلاعهم على جهالتهم و اغرائهم بآل سفيان، و بهذه الخطبات، تحامى حرمه آل الله و دين الله، و كان يزيد لعنهُ الله عليه ينكر الوحى و الرسالة علانا من مسند النبي قابضا خلافته، كما قاله شعرا:

خبر جاء و لا وحى نزل (سيط ابن الجوزي، لعبت بنوهاشم بالملك فلا تذكرة الخواص، ص٢٢٣.)

أهل الشام، و بعد ذلك قالت السيدة زينب خطبة عظيمة في شأن أهل البيت البين و في إمامتهم، وكانت تحدّى يزيد بهذا الخبر الغيبي:

"فوالله لا تمحو ذكرنا ولا تميت وحينا"

مع هذه الخطابات تغير وضعية مجلس يزيد.

"ثُمَّ دَعَا يَزِيدُ بِقَضِيبِ خَيْزُرَانِ فَجَعَلَ يَنْكُثُ بِهِ ثَنَايَا الْخُسَيْنِ ع فَأَقْبَلَ عَلَيْهِ أَبُو بَرْزَةَ الْأَسْلَمِيُّ وَقَالَ وَيْحَكَ يَا يَزِيدُ أَ تَنْكُتُ بِقَضِيبِكَ ثَغْرَ الْحُسَيْنِ بْنِ فَاطِمَةَ أَشْهَدُ لَقَدْ رَأَيْتُ النَّبِيّ يَرْشُفُ ثَنَايَاهُ وَ ثَنَايَا أَخِيهِ الْحَسَنِ وَ يَقُولُ أَنْتُمَا سَيِّدَا شَبَابِ أَهْلِ الْجُنَّةِ فَقَتَلَ اللهُ قَاتِلَكُما وَ لَعَنَهُ وَ أَعَدَّ لَهُ جَهَنَّمَ وَ ساءَتْ مَصِيرا" (مجلسي، بحار الأنوار، ج۴٥، ص١٣٣)

و بهذه الصورة كان يتعرض أهل المجلس على يزيد، وكانوا يطلعون على جنايته و ظلمه على أهل البيت البيِّل و يقيموا العزاء و البكاء للمقتول في منزل القاتل. هذا اول ضرب جريح و اعتراض و اشكال على خلافته مع اكتشاف الظلم و العدوان لأهل البيت المُثِلاً.

والثاني عند خطبهٔ الإمام السجاد الله في مسجدهم (مسجد اموى) عندما أُمَرَ عِنْبَر وَ خَطِيبٍ لِيُخْبِرَ النَّاسَ بِمَسَاوِي الْخُسَيْنِ وَ عَلِيّ ع وَ مَا فَعَلَا فَصَعِدَ الْخَطِيبُ الْمِنْبَرَ فَحَمِدَ اللَّهَ وَ أَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ أَكْثَرَ الْوَقِيعَةَ فِي عَلِيّ وَ الْحُسَيْنِ وَ أَطْنَبَ فِي تَقْرِيظِ مُعَاوِيَةَ وَ يَزِيدَ لَعَنَهُمَا اللّهُ فَذَكَرَهُمَا بِكُلِّ جَمِيلٍ قَالَ فَصَاحَ بِهِ عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ وَيْلَكَ أَيُّهَا الْخَاطِبُ اشْتَرَيْتَ مَرْضَاةً الْمُخْلُوقِ بِسَخَطِ الْخَالِقِ فَتَبُّواْ مَقْعَدَكَ مِنَ النَّارِثُمَّ قَالَ عَلِيٌّ بْنُ الْخُسَيْنِ ع يَا يَزِيدُ ائْذَنْ لِي حَتَّى أَصْعَدَ هَذِهِ الْأَعْوَادَ فَأَتَكَلَّمَ بِكَلِمَاتٍ لِلهِ فِيهِنَّ رِضاً وَ لِهَؤُلَاءِ الْجُلَسَاءِ فِيهِنَّ أَجْرٌوَ ثَوَابٌ قَالَ فَأَبَى يَزِيدُ عَلَيْهِ ذَلِكَ فَقَالَ النَّاسُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ انْذَنْ لَهُ فَلْيَصْعَدِ الْمِنْبَرَ فَلَعَلَّنَا نَسْمَعُ مِنْهُ شَيْئاً. فَلَمْ يَزَالُوا بِهِ حَتَّى أَذِنَ لَهُ فَصَعِدَ الْمِنْبَرَ فَحَمِدَ اللهَ وَ أَثْنَى عَلَيْهِ ثُمَّ خَطَبَ خُطْبَةً أَبْكَى مِنْهَا الْعُيُونَ وَ أَوْجَلَ مِنْهَا الْقُلُوبَ..... الى آخره. (المصدر السابق، ص١٣٨)

في هذه الخطبة بين الإمام للي فضل أهل البيت و عرّفهم و عرّف الإمام الحسين لليُّ و أصحابه و هكذا عرّف آل سفيان و يزيد و بين ظلمهم على الله و على دين الله و اولياء الله، حتى قال في تعريف نفسه الله:

"أَنَا ابْنُ فَاطِمَةَ الزَّهْرَاءِ أَنَا ابْنُ سَيِّدَةِ النِّسَاءِ فَلَمْ يَزَلْ يَقُولُ أَنَا أَنَا حَتَّى ضَجَّ النَّاسُ بِالْبُكَاءِ وَ النَّحِيبِ وَ خَشِيَ يَزِيدُ لَعَنَهُ اللَّهُ أَنْ يَكُونَ فِتْنَةٌ فَأَمَرَ الْمُؤَذِّنَ فَقَطَعَ عَلَيْهِ الْكَلَامَ فَلَمَّا قَالَ المُؤذِّنُ اللهُ أَكْبَرُ اللهُ أَكْبَرُ قَالَ عَلِيٌّ لَا شَيْءَ أَكْبَرُ مِنَ اللهِ فَلَمَّا قَالَ أَشْهَدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ قَالَ عَلِيٌّ بْنُ الْحُسَيْنِ شَهِدَ بِهَا شَعْرِي وَ بَشَرِي وَ لَحْمِي وَ دَمِي فَلَمَّا قَالَ الْمُؤَدِّنُ أَشْهَدُ أَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ الْتَفَتَ مِنْ فَوْقِ الْمِنْبَرِ إِلَى يَزِيدَ فَقَالَ مُحَمَّدٌ هَذَا جَدِّي أَمْ جَدُّكَ يَا يَزِيدُ فَإِنْ زَعَمْتَ أَنَّهُ جَدُّكَ فَقَدْ كَذَبْتَ وَكَفَرْتَ وَ إِنْ زَعَمْتَ أَنَّهُ جَدِّي فَلِمَ قَتَلْتَ عِتْرَتَهُ؟ " (المصدر السابق، ص١٣٩)

عندما سمع الناس هذا الكلام كانو يبكون و يطلعون على ظلمهم و جورهم على أهل البيت عليالاً، ففرّ يزيد من مسجدهم من دون اقامه الصلاة. فالسبب الحقيق لحياة نهضة الحسينية و نهضة الكربلائية و سرّ دوامها و بقائها هو هذه العزاء و البكاء، و بهذه تحصل البصيرة، ولهذا كان يأمر و يحكم الأمّة المعصومون أن يقيموا مجالس العزاء و النوح بالنظم و النثرو أن ينشدوا المراثى و الروضة لأهل البيت الميلاني.

نحن نبين في هذه المقالة أهمية هذه العزاء و البكاء و ثوابها و فوايدها على ضوء كلام الإمام الرضاء على و سيرته.

تاريخ عزاء الحسيني:

فى هذا المقام نحن نلاحظ العزاء اعتبارا تاريخيا و المراد بالتاريخ هنا تاريخ الاسلام فقط و الا يوجد أخبار عزاء الحسيني المتعلقه بأنبياء ما سبق في منابع الفريقين و نقسمها على قسمين:

الأول: عزاء الحسيني قبل قتل الحسين العلا.

الثاني: عزاء الحسيني قبل قتله عليه.

تعريف العزاء (عزاء الحسيني):

المراد بالعزاء، العزاء و البكاء و انشاد المراثى و القصيدة و النوح بالنظم و النثر و بيان المصائب و الحزن و الألم للإمام الحسين و أولاده و أصحابه عليه و يتصور صورة العزاء بأنحاء مختلفة؛ منها: البكاء و التباكى و انشاد المراثى و النوحه و المصائب و قيام مجلس العزاء و غيره. و هذه الصور واردة في أخبار النبوى و الأئمة المعصومين و بالأخص في كلام الإمام الرضاء و المنسوب منهم عليه .

الأول: عزاء الحسيني قبل قتل الحسين و شهادته الله

عزاء رسول الله وَاللَّهُ عَلَيْهُ:

القيامة، و على هذا الأصل نحن نتكلم من أخبار بكاء رسول الله وَاللَّهُ عَند ذكر شهادة الحسين على العلا

منها: خبر نقل المحدث الهيثمي من أهل السنة في كتابه، وهي خبر عروة بن زبير عن عائشة (رض) و هي قالت: " دخل الحسين بن على رضى الله عنهما على رسول الله صلى الله عليه و سلم وهو يوحي إليه فنزا على رسول الله صلى الله عليه و سلم وهو منكب وهو على ظهره فقال جبريل لرسول الله صلى الله عليه و سلم: أتحبه يا محمد؟ قال: " يا جبريل وما لى لا أحب ابني ". قال: فإن أمتك ستقتله من بعدك فهد جبريل الله يده فأتاه بتربة بيضاء فقال: في هذه الأرض يقتل ابنك هذا واسمها الطف فلما ذهب جبريل من عند رسول الله صلى الله عليه و سلم خرج رسول الله صلى الله عليه و سلم والتزمه في يده يبكي فقال: " يا عائشة إن جبريل أخبرني أن ابني حسين مقتول في أرض الطف وأن أمتى ستفتن بعدى ". ثم خرج إلى أصحابه فيهم على وأبو بكر وعمر وحذيفة وعمار وأبو ذر رضي الله عنهم وهو يبكي فقالوا: ما يبكيك يا رسول الله؟ فقال: " أخبرني جبريل الله أن ابني الحسين يقتل بعدي بأرض الطف وجاءني بهذه التربة وأخبرني أن فيها مضجعه ". (الهيثمي، مجمع الزوايد، ج٩، ص٣٠١و ٣٠٢)

و منها: خبر نقل المحدث الحاكم النيسابوري من علماء أهل السنة في مجموعة أخبار صحيحية السند عن أم الفضل، و قالت: أنها دخلت على رسول الله صلى الله عليه و سلم فقالت: يا رسول الله إني رأيت حلما منكرا الليلة قال: ما هو قالت: إنه شديد قال: ما هو قالت: رأيت كأن قطعة من جسدك قطعت في حجرى فقال رسول الله صلى الله عليه و سلم: رأيت خيرا تلد فاطمة إن شاء الله غلاما فيكون في حجرك فولدت فاطمة الحسين فكان في حجري كما قال رسول الله صلى الله عليه و سلم فدخلت يوما إلى رسول الله صلى الله عليه و سلم فوضعته في حجره ثم حانت مني التفاتة فإذا عينا رسول الله صلى الله عليه و سلم تهريقان من الدموع قالت: فقلت يا نبي الله بأبي أنت و أمي مالك؟ قال: أتاني جبريل عليه الصلاة و السلام فأخبرني أن أمتى ستقتل ابني هذا فقلت: هذا! فقال: نعم و أتاني بتربة من تربته حمراء". (الحاكم النيسابوري، المستدرك على الصحيحين، ج٣، ص١٩٤)

و هكذا يوجد أخبار متعددهٔ في منابع أهل السنهٔ المتعلقهٔ بعزاء و بكاء رسول الله ﷺ، عند ذكرشهادهٔ الحسين ﷺ، نحن نكتفي بهذا المقدار من البيان لقلهٔ المجال.

عزاء الأمام على العلا:

قال ابن العباس (رض): " عَنِ ابْنِ عَبَّاسٍ قَالَ: كُنْتُ مَعَ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ ع فِي خُرُوجِهِ [ فِي خَرْجَتِهِ] إِلَى صِفِّينَ فَلَمَّا نَزَلَ بِنَيْنَوَى وَ هُو شَطُّ الْفُرَاتِ قَالَ بِأَعْلَى صَوْتِهِ يَا ابْنَ عَبَّاسٍ أَ تَعْرِفُ هَنَا الْمُوْضِعَ قُلْتُ لَهُ مَا أَعْرِفُهُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَ ع لَوْ عَرَفْتَهُ كَمَعْرِفَتِي لَمْ تَكُنْ تَجُوزُهُ حَتَى هَذَا الْمُوضِعَ قُلْتُ لَهُ مَا أَعْرِفُهُ يَا أَمِيرَ الْمُؤْمِنِينَ فَقَالَ ع لَوْ عَرَفْتَهُ كَمَعْرِفَتِي لَمْ تَكُنْ تَجُوزُهُ حَتَى تَبْكِي كَبُكَائِي قَالَ فَبَكَى طَوِيلًا حَتَّى اخْضَلَتْ لِحْيَتُهُ وَ سَالَتِ الدُّمُوعُ عَلَى صَدْرِهِ وَ بَكَيْنَا مَعاً وَهُو يَقُولُ أَوْهِ أَوْهِ أَوْهِ مَا لِي وَ لِآلِ أَبِي سُفْيَانَ مَا لِي وَلِآلِ حَرْبٍ حِزْبِ الشَّيْطَانِ وَ أَوْلِيَاءِ الْكُفْرِ صَبْرًا هُو يَقُولُ أَوْهِ أَوْهِ مَا لِي وَ لِآلِ أَبِي سُفْيَانَ مَا لِي وَلِآلِ حَرْبٍ حِزْبِ الشَّيْطَانِ وَ أَوْلِيَاءِ الْكُفْرِ صَبْرًا يَا أَبَا عَبْدِ اللهِ فَقَدْ لَقِيَ أَبُوكَ مِثْلَ الَّذِي تَلْقَ مِنْهُم ". (ابن بابویه، الأمالي، ص۵۹۷)

عزاء أم المؤمنين أم سلمهٔ (رض):

نقل الامام الترمذى روايه عن السلمى: " قَالَ حَدَّثَنِي سَلْمَى قَالَتْ؛ دَخَلْتُ عَلَى أُمِّ سَلَمَةَ وَهِيَ تَبْكِي فَقُلْتُ مَا يُبْكِيكِ قَالَتْ رَأَيْتُ رَسُولَ اللهِ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَعْنِي فِي الْمُنَامِ وَعَلَى وَهِيَ تَبْكِي فَقُلْتُ مَا يُبْكِيكِ قَالَتْ رَأُيْتُ رَسُولَ اللهِ قَالَ شَهِدْتُ قَتْلَ الْخُسَيْنِ آنِفًا.". (الترمذى، رَأْسِهِ وَلِحْيَتِهِ التُّرَابُ فَقُلْتُ مَا لَكَ يَا رَسُولَ اللهِ قَالَ شَهِدْتُ قَتْلَ الْحُسَيْنِ آنِفًا.". (الترمذى، الجامع الصحيح سنن الترمذي، ج٥، ص٤٥٧)

و عندما ذكرت شهادهٔ الحسين الله عند أم سلمه، كانت تدعو للظاليمن بهذه الصوره؛ ربنا أنزل النار على قلوبهم و على ديوريهم و على قبورهم نارا عظيما، و تبكى بكاء شديدا حتى تغشى.

الثاني: عزاء الحسيني بعد شهادة الحسين الله

تاريخ العزاء و البكاء بعد شهادهٔ الحسين الله ، مفصل و هذا المقام نحن نكتفى على بيان غوذج منها، من سيرهٔ الأمّهُ المعصومين الله ، و بعد نتكلم و نبيّن هذا الموضوع على ضوء كلام الرضاء الله .

عزاء الإمام السجاد عليه:

اول من بكي بكاء شديدا و مدة طويلة بعد شهادة الحسين اليِّا، هو الإمام السجاد اليِّا،

قال الإمام الصادق عليه الله و أَمَّا عَلِيُّ بْنُ الْحُسَيْنِ فَبَكَى عَلَى الْحُسَيْنِ ع عِشْرِينَ سَنَةً أَوْ أَرْبَعِينَ سَنَة". (ابن بابويه، الأمالي، ص١٤١)

عندما سُئِلَ عَلَيُّ بْنُ الْخُسَيْنِ، عَنْ كَثْرَة بُكَائِهِ، فَقَالَ: " لَا تَلُومُونِي، فَإِنَّ يَعْقُوبَ فَقَدَ سِبْطًا مِنْ وَلَدِهِ فَبَكَى حَتَّى ابْيَضَّتْ عَيْنَاهُ، وَلَمْ يَعْلَمْ أَنَّهُ مَاتَ، وَقَدْ نَظَرْتُ إِلَى أَرْبَعَةَ عَشَرَ رَجُلًا مِنْ أَهْلِ بَيْتِي فِي غَزَاةٍ وَاحِدَةٍ أَفَتَرَوْنَ حُزْنَهُمْ يَذْهَبُ مِنْ قَلْبِي؟ ". (أبو نعيم، حليه الاولياء، ج٣، ص۱۳۸)

في هذه الرواية ذكر (أربعة عشر رجلا) و المراد منه (الرجل البالغ) و الا كان المجموع من (الصغائر و الكبائر) ثمانية عشر رجلا من بني هاشم، و الرواية الآتية تشير الى هذا المطلب؛ و هي لما اعترض غلامه على كثرة بكائه فقال؛ قلت يا سيدي أ ما آن لحزنك أن ينقضي و لبكائك أن يقل، فقال لي "ويحك إن يعقوب بن إسحاق بن إبراهيم كان نبيا ابن نبي له اثنا عشرابنا فغيب الله واحدا منهم فشاب رأسه من الحزن واحدودب ظهره من الغم و ذهب بصره من البكاء و ابنه حي في دار الدنيا و أنا رأيت أبي و أخي و سبعة عشر من أهل بيتي صرعى مقتولين فكيف ينقضى حزني ويقل بكائي." (سيدابن طاووس، سوگنامه سالار شهيدان، ص٢١٠)

عزاء الإمام الباقر علياني:

في بيان أهمية العزاء قال: " مَنْ ذَرَفَتْ عَيْنَاهُ عَلَى مُصَابِ الْخُسَيْنِ \_ وَ لَوْ مِثْلَ جَنَاح الْبَعُوضَةِ غَفَرَ اللهُ لَهُ ذُنُوبَهُ \_ وَ لَوْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْبَحْرِ". (مجلسي، بحار الأنوار، ج٢٤، ص٢٩٣) و في بعض الأخبار توجد بشارة لكميت الشاعر عندما انشد شعرا في فضل أهل البيت التلا و في مصائبهم و في مصائب الإمام الحسين عليه، عن الإمام الباقر عليه، و جعله محامي أهل البيت علياً، كما قال الْكُمنيْتِ بْن زَيْدٍ: لَتَا أَنْشَدْتُ أَبَا جَعْفَرِع مَدَائِحَهُمْ قَالَ لِي " يَا كُمَيْتُ طَلَبْتَ بِمَدْحِكَ إِيَّانَا لِثَوَابِ دُنْيَا أَوْ لِثَوَابِ آخِرَةٍ قَالَ قُلْتُ لَا وَ اللهِ مَا طَلَبْتُ إِلَّا ثَوَابِ الْآخِرَةِ قَالَ أَمَا لَوْ قُلْتَ ثَوَابَ الدُّنْيَا قَاسَمْتُكَ مَالِي حَتَّى النَّعْلَ وَ الْبَعْلَ إِلَى أَنْ قَالَ قُلْتُ جُعِلْتُ فِدَاكَ هَمَا تَأْمُونِي فِي الشِّعْرِفِيكُمْ قَالَ أَقُولُ لَكَ مَا قَالَ رَسُولُ اللهِ صِ لِحَسَّانَ بْنِ ثَابِتٍ لَنْ يَزَالَ مَعَكَ رُوحُ الْقُدُس مَا دُمْتَ تَمْدَحُنَا أَهْلَ الْبَيْتِ". (نورى، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل،

ج۱۰، ص۳۹۶)

عزاء الإمام الصادق الله:

قال الإمام الصادق الله نقلا عن النبي الشَّالِيَّةَ: "نَظَرَ النَّبِيُّ صِ إِلَى الْخُسَيْنِ بْنِ عَلِيّ ع وَ هُوَ مُقْبِلٌ فَأَجْلَسَهُ فِي حِجْرِهِ وَ قَالَ إِنَّ لِقَتْلِ الْخُسَيْنِ حَرَارَةً فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لَا تَبْرُدُ أَبَداً ثُمَّ قَالَ ع مُقْبِلٌ فَأَجْلَسَهُ فِي حِجْرِهِ وَ قَالَ إِنَّ لِقَتْلِ الْخُسَيْنِ حَرَارَةً فِي قُلُوبِ الْمُؤْمِنِينَ لَا تَبْرُدُ أَبَداً ثُمَّ قَالَ ع بِأَرَةٍ فِي قَتِيلُ كُلِّ عَبْرَةٍ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ قَالَ لَا يَذْكُرُهُ مُؤْمِنٌ إِلَّا بَكَى ". وَمَا قَتِيلُ كُلِّ عَبْرَةٍ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ قَالَ لَا يَذْكُرُهُ مُؤْمِنٌ إِلَّا بَكَى ". (المصدر السابق، ص ٣١٨)

و قال على السمع: " يَا مِسْمَعُ أَنْتَ مِنْ أَهْلِ الْعِرَاقِ أَ مَا تَأْتِي قَبْرَ الْحُسَيْنِ عَ قُلْتُ لَا أَنَا رَجُلٌ مَشْهُورٌ عِنْدَ أَهْلِ الْبَصْرَةِ وَعِنْدَنَا مَنْ يَتَبِعُ هَوَى هَذَا الْخُلِيفَةِ وَ عَدُونَا كَثِيرٌ مِنْ أَهْلِ الْقَبَائِلِ مِنَ النَّصَّابِ وَ غَيْرِهِمْ وَ لَسْتُ آمَنُهُمْ أَنْ يَرْفَعُوا حَالِي عِنْدَ وُلْدِ سُلَيْمَانَ فَيُمَثِّلُونَ بِي قَالَ لِي أَهْا النَّكُرُ مَا صُنِعَ بِهِ قُلْتُ نَعَمْ قَالَ فَتَجْزَعُ قُلْتُ إِي وَ اللهِ وَ أَسْتَعْبِرُ لِذَلِكَ حَتَّى يَرَى أَهْلِي أَثَرَ ذَلِكَ عَلَى فَأَمْتَنِعُ مِنَ الطَّعَامِ حَتَّى يَسْتَبِينَ ذَلِكَ فِي وَجْهِي قَالَ رَحِمَ اللهُ دَمْعَتَكَ \_ أَمَا إِنَّكَ مِنَ النَّذِينَ عَثْرُونَ لِخُزْنُونَ لِخُزْنِنَا وَ يَخَافُونَ لِخَوْفِنَا وَ يَأْمَنُونَ عَنْ أَهْلِ الْجُزَعِ لَنَا وَ الَّذِينَ يَفْرَحُونَ لِفَرَحِنَا وَ يَخْزَنُونَ لِخُزْنِنَا وَ يَخَافُونَ لِخَوْفِنَا وَ يَأْمَنُونَ عَنْ أَمْلُونَ عَنْ الْقَافِقَةِ عَلَى وَلَا عَلَى اللهُ وَ مَا يَلْقُونَكَ لِهُ مِنَ الشَّفِيقَةِ عَلَى وَلَدِهَا وَ يَخْزُنُونَ لِكُونَ الشَّفِيقَةِ عَلَى وَلَدِهَا". إِذَا أَمِنَا أَمَا إِنَّكَ سَتَرَى عِنْدَ مَوْتِكَ حُضُورَ آبَائِي لَكَ \_ وَ وَصِيَّتَهُمْ مَلَكَ الْمُونَ بِكَ وَ مَا يَلْقُونَكَ لِهِ مِنَ الْبِشَارَةِ أَفْضَلُ وَ لَمَلَكُ الْمُونَ عَلَيْكَ وَ أَشَدُّ رَحْمَةً لَكَ مِنَ الْأُمِّ الشَفِيقَةِ عَلَى وَلَدِهَا". إب قولويه، كامل الزيارات، ص١٠٥)

كانت في هذه الرواية نكتة جيدة و مهمّة، و هي أن الأمّة المعصومين الميّ يحضرون عند من تعزّى و بكى للحسين و اولاده الميّ ، عند موته، و يشفعوا له عند ملك الموت، و هذه الرواية تشير الى وصل من تعزّى مع أهل البيت الميّ و حضورهم عنده في أخوف مقام في الدنيا و الآخرة، منها حضور ملك الموت عنده ليقبض روحه و أهل البيت الميّ الرؤوفون على محبيهم، يأتون في هذا المقام المخوف لينجوا عن هذه الصعوبة.

و هكذا قال على: " نَفَسُ الْمَهْمُومِ لِظُلْمِنَا تَسْبِيحٌ وَ هَمُّهُ لَنَا عِبَادَةٌ وَ كِثْمَانُ سِرِّنَا جِهَادٌ فِي سَبِيلِ اللهِ ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ع يَجِبُ أَنْ يُكْتَبَ هَذَا الْحَدِيثُ بِالذَّهَبِ". (شيخ مفيد، الأمالي، صبيلِ اللهِ ثُمَّ قَالَ أَبُو عَبْدِ اللهِ ع يَجِبُ أَنْ يُكْتَبَ هَذَا الْحَدِيثُ بِالذَّهَبِ". (شيخ مفيد، الأمالي، صبيلِ اللهِ عَبْدِ اللهِ ع يَجِبُ أَنْ يُكْتَبَ هَذَا الْحَدِيثُ بِالذَّهَبِ". (شيخ مفيد، الأمالي، مسبيلِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ اللهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهِ عَلَيْهُ عَلَيْهِ عَلَى عَلَيْهِ ع

و هكذا قال ابْن خَارِجَةَ عَنْ أَبِي عَبْدِ اللهِ ع قَالَ: " كُنَّا عِنْدَهُ فَذَكَرْنَا الْحُسَيْنَ بْنَ عَلِيّ عَلَيْهِ السَّلَامُ وَ عَلَى قَاتِلِهِ لَغَنَةُ اللهِ فَبَكَى أَبُو عَبْدِ اللهِ ع وَ بَكَيْنَا قَالَ ثُمَّ رَفَعَ رَأْسَهُ فَقَالَ قَالَ الْخُسَيْنُ بْنُ عَلِيّ ع أَنَا قَتِيلُ الْعَبْرَةِ لَا يَذْكُرُنِي مُؤْمِنٌ إِلَّا بَكَى وَ ذَكَرَ الْحَدِيثَ". (نورى، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل، ج١٠، ص٣١١)

و هكذا عَنْ أَبِي هَارُونَ الْمُكْفُوفِ قَالَ: قَالَ لِي أَبُو عَبْدِ اللَّهِ ع: "يَا أَبَا هَارُونَ أَنْشِدْنِي فِي الْحُسَيْنِ عِ فَأَنْشَدْتُهُ قَالَ، فَقَالَ لِي أَنْشِدْنِي كَمَا يُنْشِدُونَ يَعْنِي بِالرِّقَّةِ قَالَ فَأَنْشَدْتُهُ هَذَا الشَّعْرَ-امْرُرْ عَلَى جَدَثِ الْخُسَيْنِ فَقُلْ لِأَعْظُمِهِ الزَّكِيَّةِ

قَالَ فَبَكَى ثُمَّ قَالَ زِدْنِي فَأَنْشَدْتُهُ الْقَصِيدَةَ الْأُخْرَى قَالَ فَبَكَى وَ سَمِعْتُ الْبُكَاءَ مِنْ خَلْفِ السِّتْر قَالَ فَلَمَّا فَرَغْتُ قَالَ يَا أَبَا هَارُونَ مَنْ أَنْشَدَ فِي الْخُسَيْنِ ع شِعْراً فَبَكَى وَ أَبْكَى عَشَرَةً كُتِبَ لَهُمُ الْجُنَّةُ وَ مَنْ أَنْشَدَ فِي الْحُسَيْنِ ع شِعْراً فَبَكَى وَ أَبْكَى خَمْسَةً كُتِبَ لَهُ الْجَنَّةُ وَ مَنْ أَنْشَدَ فِي الْحُسَيْنِ ع شِعْراً فَبَكَى وَ أَبْكَى وَاحِداً كُتِبَ هَمُ مُ الْجَنَّةُ وَ مَنْ ذُكِرَ الْحُسَيْنُ ع عِنْدَهُ فَخَرَجَ مِنْ عَيْنَيْهِ مِقْدَارُ جَنَاحٍ ذُبَابَةٍ كَانَ ثَوَابُهُ عَلَى اللهِ عَزَّ وَجَلَّ وَلَمْ يَرْضَ لَهُ بِدُونِ الْجَنَّةِ". (ابن بابويه، ثواب الأعمال و عقاب الأعمال، ص٨٤)

عزاء الحسيني على ضوء كلام الإمام الرضاء الها

قال الإمام الرضاء ﷺ: " كَانَ أَبِي ع إِذَا دَخَلَ شَهْرُ الْمُحَرِّمِ لَا يُرَى ضَاحِكاً وَ كَانَتِ الْكِئَابَةُ تَغْلِبُ عَلَيْهِ حَتَّى يَمْضِيَ مِنْهُ عَشَرَةُ أَيَّام فَإِذَا كَانَ يَوْمُ الْعَاشِرِكَانَ ذَلِكَ الْيَوْمُ يَوْمَ مُصِيبَتِهِ وَ حُزْنِهِ وَ بُكَائِهِ وَ يَقُولُ هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي قُتِلَ فِيهِ الْخُسَيْنُ ع". (ابن بابويه، الأمالي، ص١٢٨)

نقل الشيخ الصدوق روايه طويله عن الإمام الرضاء الله في كتابه (عيون أخبار الرضاء) و فيها توجد ماهيه العزاء و حقيقيتها و ضرورتها و أهميتها و فوائدها و... هذه الرواية من حيث صدورها ايضا مهمّة جدا، لأن الإمام الله قاله في اليوم الأول من شهر محرّم، و لهذا نحن ننقل هذه الرواية كاملا و نصا مع شرحها و بيان نكات المهمة، نقلها مع أسنادها بهذه الصورة:

"حَدَّثَنَا كُمَّدُ بْنُ عَلِيّ مَاجِيلَوَيْهِ رَضِيَ اللهُ عَنْهُ قَالَ حَدَّثَنَا عَلِيُّ بْنُ إِبْرَاهِيمَ بْنِ هَاشِمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنِ الرَّيَّانِ بْنِ شَبِيبٍ قَالَ: دَخَلْتُ عَلَى الرِّضَاعِ فِي أَوَّلِ يَوْمٍ مِنَ الْمُحَرَّمِ فَقَالَ يَا ابْنَ شَبِيبٍ

أَ صَائِمٌ أَنْتَ قُلْتُ لَا فَقَالَ إِنَّ هَذَا الْيَوْمَ هُوَ الْيَوْمُ الَّذِي دَعَا فِيهِ زَكَريًّا ع رَبَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ فَقَالَ رَبّ هَبْ لِي مِنْ لَدُنْكَ ذُرِّيَّةً طَيِّبَةً إِنَّكَ سَمِيعُ الدُّعاءِ (آل عمران، الآية ٣٨) فَاسْتَجَابَ اللهُ لَهُ وَ أَمَرَ الْمُلَائِكَةَ فَنَادَتْ زَكَرِيَّا وَ هُوَ قَائِمٌ يُصَلِّي فِي الْمِحْرابِ أَنَّ اللَّهَ يُبَشِّرُكَ بِيَحْيي فَمَنْ صَامَ هَذَا الْيَوْمَ ثُمَّ دَعَا اللهَ عَزَّ وَ جَلَّ اسْتَجَابَ اللهُ لَهُ كَمَا اسْتَجَابَ اللهُ لِزَكَرِيَّا ثُمَّ قَالَ يَا ابْنَ شَبِيبِ إِنَّ الْمُحَرَّمَ هُوَ الشَّهْرُ الَّذِي كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يُحَرِّمُونَ فِيهِ الظُّلْمَ وَ الْقِتَالَ لِحُرْمَتِهِ فَمَا عَرَفَتْ هَذِهِ الْأُمَّةُ حُرْمَةَ شَهْرِهَا وَ لَا حُرْمَةَ نَبِيِّهَا لَقَدْ قَتَلُوا فِي هَذَا الشَّهْرِ ذُرِّيَّتُهُ وَ سَبَوْا نِسَاءَهُ وَ انْتَهَبُوا ثَقَلَهُ فَلَا غَفَرَ اللَّهُ لَهُمْ ذَلِكَ أَبَداً يَا ابْنَ شَبِيبِ إِنْ كُنْتَ بَاكِياً لِشَيْءٍ فَابْكِ لِلْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيّ بْنِ أَبِي طَالِبِ ع فَإِنَّهُ ذُبحَ كَمَا يُذْبَحُ الْكَبْشُ وَ قُتِلَ مَعَهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ثَمَانِيَةَ عَشَرَ رَجُلًا مَا لَهُمْ فِي الْأَرْضِ شَبِيهُونَ وَ لَقَدْ بَكَتِ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَ الْأَرْضُونَ لِقَتْلِهِ وَ لَقَدْ نَزَلَ إِلَى الْأَرْضِ مِنَ الْمَلَائِكَةِ أَرْبَعَةُ آلَافٍ لِنَصْرِهِ فَلَمْ يُؤْذَنْ هَمُمْ فَهُمْ عِنْدَ قَبْرِهِ شُعْثُ غُبْرٌ إِلَى أَنْ يَقُومَ الْقَائِمُ ع فَيكُونُونَ مِنْ أَنْصَارِهِ وَ شِعَارُهُمْ يَا لَثَارَاتِ الْحُسَيْنِ عِ يَا ابْنَ شَبِيبِ لَقَدْ حَدَّثَنِي أَبِي عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ ع أَنَّهُ لَتَا قُتِلَ جَدِّيَ الْخُسَيْنُ صِ أَمْطَرَتِ السَّمَاءُ دَماً وَ تُرَاباً أَحْمَرَيَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ بَكَيْتَ عَلَى الْخُسَيْنِ حَتَّى تَصِيرَ دُمُوعُكَ عَلَى خَدَّيْكَ غَفَرَ اللَّهُ لَكَ كُلَّ ذَنْبِ أَذْنَبْتَهُ صَغِيراً كَانَ أَوْ كَبِيراً قَلِيلًا كَانَ أَوْ كَثِيراً يَا ابْنَ شَبِيبِ إِنْ سَرَّكَ أَنْ تَلْقَى اللهَ عَزَّ وَ جَلَّ وَلَا ذَنْبَ عَلَيْكَ فَزُرِ الْحُسَيْنَ ع يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرَّكَ أَنْ تَسْكُنَ الْغُرَفَ الْمُبْنِيَّةَ فِي الْجُنَّةِ مَعَ النَّبِيِّ ص فَالْعَنْ قَتَلَةَ الْحُسَيْنِ يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرَّكَ أَنْ يَكُونَ لَكَ مِنَ الثَّوَابِ مِثْلَ مَا لِمَنِ اسْتُشْهِدَ مَعَ الْخُسَيْنِ بْنِ عَلِيّ ع فَقُلْ مَتَى ذَكَرْتَهُ يا لَيْتَنِي كُنْتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزاً عَظِيماً يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرَّكَ أَنْ تَكُونَ مَعَّنَا فِي الدَّرَجَاتِ الْعُلَى مِنَ الْجِنَانِ فَاحْزَنْ لِحُنْزِنَا وَ افْرَحْ لِفَرَحِنَا وَ عَلَيْكَ بِوَلَايْتِنَا فَلَوْ أَنَّ رَجُلًا أَحَبَّ حَجَراً لَحَشَرَهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ مَعَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ". (ابن بابويه، عيون أخبار الرضا، ج١، ص٢٩٩ و٣٠٠).

النكات الجيدة و المهمة في هذه الرواية:

1-أمه جاهليه أو أمه الجهال:

أشار الإمام ﷺ في هذه الرواية الى جهالة أمته، و قال: " يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنَّ الْمُحَرَّمَ هُوَ الشَّهْرُ الَّذِي كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يُحَرِّمُونَ فِيهِ الظُّلْمَ وَ الْقِتَالَ لِحُرْمَتِهِ فَمَا عَرَفَتْ هَذِهِ الْأُمَّةُ حُرْمَةَ شَهْرِهَا وَ

لَا حُرْمَةَ نَبِيَّهَا لَقَدْ قَتَلُوا فِي هَذَا الشَّهْرِ ذُرِّيَّتَهُ وَ سَبَوْا نِسَاءَهُ وَ انْتَهَبُوا ثَقَلَهُ فَلَا غَفَرَاللهُ هَكُمْ ذَلِكَ أَبَداً."

و قال في مقام آخر: " إِنَّ الْمُحَرَّمَ شَهْرٌ كَانَ أَهْلُ الْجَاهِلِيَّةِ يُحَرِّمُونَ فِيهِ الْقِتَالَ فَاسْتُحِلَّتْ فِيهِ دِمَاؤُنَا وَ هُتِكَ فِيهِ حُرْمَتُنَا وَ سُبِيَ فِيهِ ذَرَارِيُّنَا وَ نِسَاؤُنَا وَ أُضْرِمَتِ النِّيرَانُ فِي مَضَارِبِنَا وَ انْتُهب مَا فِيهَا مِنْ ثَقَلِنَا وَكُمْ تُوْعَ لِرَسُولِ اللَّهِ حُرْمَةٌ فِي أَمْرِنَا إِنَّ يَوْمَ الْحُسَيْنِ أَقْرَحَ جُفُونَنَا وَ أَسْبَلَ دُمُوعَنَا وَ أَذَلَّ عَزِيزَنَا بِأَرْضِ كَرْبِ وَ بَلَاءٍ وَ أَوْرَتَتْنَا [يَا أَرْضَ كَرْبِ وَ بَلَاءٍ أَوْرَثْتِنَا] الْكَرْبَ [وَ] الْبَلَاءَ إِلَى يَوْم الإِنْقِضَاء". (ابن بابويه، الأمالي، ص١٢٨)

2-جناية كبيرة في تاريخ البشرية:

و قد أشار الى هذه الجناية الكبيرة بهذا الكلام: " فَإِنَّهُ ذُبحَ كَمَا يُذْبَحُ الْكَبْشُ وَ قُتِلَ مَعَهُ مِنْ أَهْلِ بَيْتِهِ ثَمَانِيَةَ عَشَرَ رَجُلًا مَا هَمْ فِي الْأَرْضِ شَبِيهُونَ". فقد بين في هذه الجملة الخصمين و النوعين من الناس، خصم و نوع من الناس هو أضلّ الناس و أظلم الناس، و قد ظلّ وجه المسلمين بظلم هذا الخصم و النوع من الناس. و خصم و نوع آخر من الناس هو المجموع من الناس الذين لا شبيهه لهم في الحسن و الخير، و هو أهل البيت الملاح.

3-البكاء الدائمة للحسين علية:

كما أشار الى هذه الجناية الكبيرة وليس في مقابلها جناية أسوء، و لهذا قال العلا: " إنْ كُنْتَ بَاكِياً لِشَيْءٍ فَابْكِ لِلْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ ع."

و قال في مقام آخر: " فَعَلَى مِثْلَ الْحُسَيْنِ فَلْيَبْكِ الْبَاكُونَ فَإِنَّ الْبُكَاءَ يَحُطُّ الذُّنُوبَ الْعِظَام". (المصدر السابق)

4-بكاء الكون و المكان له عليه:

شهادهٔ الحسين على و قتله مصيبهٔ عظيمهٔ التي بكي الكون و المكان على هذه المصيبه و هي ما أعظمها رزيه في جميع السموات و الارض، كما أشار اليه: " وَ لَقَدْ بَكَتِ السَّمَاوَاتُ السَّبْعُ وَ الْأَرَضُونَ لِقَتْلِهِ". و قال ايضا في ضمنه: " لَمَّا قُتِلَ جَدِّىَ الْحُسَيْنُ أَمْطَرَتِ السَّمَاءُ دَماً وَ تُرَاباً أُحْمَرَ."

5-آثار قتل الحسين على العالم الملكوت:

لقتل الحسين اللهِ آثار عظيمهُ و متعدده، منها آثار تؤثر على العالم الملكوت، حتى نزلت الملائكة لنصرته، كما أشار اليه: " وَ لَقَدْ نَزَلَ إِلَى الْأَرْضِ مِنَ المُنكَدِّيَةِ أَرْبَعَةُ آلَافٍ لِنَصْرِهِ فَلَمْ الملائكة لنصرته، كما أشار اليه: " وَ لَقَدْ نَزَلَ إِلَى الْأَرْضِ مِنَ المُنكَرِّيَةِ أَرْبَعَةُ آلَافٍ لِنَصْرِهِ فَلَمْ يُؤَذَنْ لَهُمْ عَنْدَ قَبْرِهِ شُعْثُ غُبْرٌ إِلَى أَنْ يَقُومَ الْقَائِمُ ع فَيكُونُونَ مِنْ أَنْصَارِهِ وَ شِعَارُهُمْ يَا لَتَارَاتِ الْحُسَيْنِ ع."

6-الإمام المهدى عجل الله فرجه الشريف، هو المنتقم الحقيقي:

فقد أشار الى هذه النكتة الغيبية و قال: " فَهُمْ عِنْدَ قَبْرِهِ شُعْثٌ غُبْرُ إِلَى أَنْ يَقُومَ الْقَائِمُ ع فَيَكُونُونَ مِنْ أَنْصَارِهِ وَشِعَارُهُمْ يَا لَثَارَاتِ الْخُسَيْنِ ع."

7-شعارهم يا لثارات الحسين عليا:

لما يظهر القائم تأتى الملائكة مع هذا الإعلام (يا لثارات الحسين) و تشمل في جيش القائم عليه.

8-الدموع الساكبة عامل للمغفرة:

لا يمكن أن يقوّم للدموع، و لما تتعلق هذه الدموع بالحسين الله فهى تحط الذنوب العظام كلها، كما أشار اليه بقوله: " يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ بَكَيْتَ عَلَى الْحُسَيْنِ حَتَّى تَصِيرَ دُمُوعُكَ عَلَى خَدَّيْكَ غَفَرَ اللهُ لَكَ كُلَّ ذَنْبٍ أَذْنَبْتَهُ صَغِيراً كَانَ أَوْ كَبِيراً قَلِيلًا كَانَ أَوْ كَثِيراً."

9-لقاء الله الكرعة:

هذا الحسين على هو المصطفى و المجتبى من عند الله تعالى، حتى اذا زاره زيارهٔ فزار الله تعالى، ومن كان زار الله تعالى فطهر و طيب فلبه و روحه، كما أشار اليه بقوله: "يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرَكَ أَنْ تَلْقَى اللهَ عَزَّ وَ جَلَّ وَلَا ذَنْبَ عَلَيْكَ فَزُرِ الْحُسَيْنَ"

10-التبرّى:

 أشار اليه بقوله: " يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرَّكَ أَنْ تَسْكُنَ الْغُرَفَ الْمَبْنِيَّةَ فِي الْجُنَّةِ مَعَ النَّبِيِّ ص فَالْعَنْ قَتَلَةَ الْخُسَيْنِ."

11-التولّي:

التولّى هو هو فى مقابل التبرّى، والمراد منه المحبة و التصديق و الإتباع و قبول ولاية الله تعالى و رسوله و الأمّة المعصومين، وهو من الأركان المهمة للإيمان، و لما أحب أحد شيئا أو شخصا، يحبّ و يريد أن يكون هذا الشئ المحبوب بين يديه دامًا، هذا أصل فطرى و المحب و المحبوب يحبّان المعية فى كل الحال و المقام، و قد أشار الى هذه الحقيقة و الى ضرورة حبّ أهل البيت عليم بقوله: " وَ عَلَيْكَ بِوَلَايَتِنَا فَلَوْ أَنَّ رَجُلًا أَحَبَّ حَجَراً لَحَشَرَهُ الله عَزَّ وَ جَلَّ مَعَه يَوْمَ الْقِيَامَةِ."

هذه الرواية أشارت الى أن حقيقة الحبّ و التولّى ضرورة فى المجتمع فردا أو اجتماعيا، و المهم فيه أن يكون الحبّ و التولّى لمن أو هل هو أهل للحبّ و التولّى؟ لأن القرآن قد أمر أن يحب بالمتقين، و أن الحبّ بغير المتقين ليس حبّا بل يبدّل بعدوان يوم القيامة، كما قاله الله تعالى فى القرآن: " الْأَخِلاَّءُ يَوْمَئِذٍ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَدُوٌّ إِلاَّ الْمُتَقينَ ". (الزخرف، الآية 8٨) و لهذا قال الإمام الرضاء عليه: الحبّ حبّ الله و حبّ أهل البيت عليها، فقط و هذه المحبّة مفيدة فلا يحبّ أحد غيرهم.

\_ 12حصول الأجر و الجزاء كأجر شهداء كربلاء:

الهادى و القائد لأمّهُ، يريد و يحبّ أن تنجى الأمّهُ و تنال الى السعادهُ، و لحصول هذا الغرض أمرهم بأمور مهمهُ، لكى تنالوا الى السعادهُ و الشهادهُ، كما أشار اليه بقوله: " يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرَّكَ أَنْ يَكُونَ لَكَ مِنَ الثَّوَابِ مِثْلَ مَا لِمَنِ اسْتُشْهِدَ مَعَ الْحُسَيْنِ بْنِ عَلِيِّ عَ فَقُلْ مَتَى فَقُلْ مَتَى ذَكَرْتَهُ يَا لَيْتَنِي كُنْتُ مَعَهُمْ فَأَفُوزَ فَوْزاً عَظِيماً". و هذا الكلام ذكر عظيم و كريم للسعادة و النجاهُ.

13-من حزن لحزننا و فرح لفرحنا:

من يحزن لحزن آخرو يفرح لفرحه، هذا نوع من الصلة و الإرتباط القلبي، و هذه الصلة و الإرتباط دليل على أن يكون بينهما حب قلبي، و هذه الصلة ان كانت بينه و بين أهل

البيت المني كان دال على حبه بهم و كان دال على أنه عامل على أحكام القرآن و أحكام القيادة الإلهية، و هذا النوع من الأعمال هو أجر الرسالة، كما قاله الله تعالى: "قُلْ لا أَسْتَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْراً إِلاَّ الْمُوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي". (الشورى، الآية ٢٣) و قد أشار اليه بقوله: "يَا ابْنَ شَبِيبٍ إِنْ سَرَكَ أَنْ تَكُونَ مَعَنَا فِي الدَّرَجَاتِ الْعُلَى مِنَ الْجِنَانِ فَاحْزَنْ لِحُزْنِنَا وَافْرَحْ لِفَرَحِنَا."

14-ثواب البكاء و أجرها:

قال الإمام الرضاء اللهِ في بيان أهميهُ العزاء و البكاء لأهل البيت المنهُ: " مَنْ تَذَكَّر مُصَابَنَا وَ بَكَى لِمَا ارْتُكِبَ مِنَّا كَانَ مَعَنَا فِي دَرَجَتِنَا يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَ مَنْ ذُكِّر بِمُصَابِنَا فَبَكَى وَ أَبْكَى لَمْ تَبْكِ عَيْنُهُ يَوْمَ تَبْكِي الْعُيُونُ وَ مَنْ جَلَسَ مَجْلِساً يُحْيَا فِيهِ أَمْرُنَا لَمْ يَمُتْ قَلْبُهُ يَوْمَ مَّمُوتُ الْقُلُوبِ". (ابن بابویه، الأمالی، ص٧٧)

فقد أشار فيها الى أهميهُ العزاء و البكاء و الرتبهُ و المقام لمن بكى لهم كمرتبهُ الأمّهُ المعصومين عليَّكِ ، و هكذا أشار الى أهميهُ قيام مجلس العزاء بقوله: " وَ مَنْ جَلَسَ مَجْلِساً يُحْيَا فِيهِ أَمْرُنَا لَمْ يَمُتْ قَلْبُهُ يَوْمَ مَّمُوتُ الْقُلُوب". و قال فى مقام آخر: " فَعَلَى مِثْلِ الْحُسَيْنِ فَلْيَبْكِ الْبَاكُونَ فَإِنَّ الْبُكَاء يَحُطُّ الذُّنُوبَ الْعِظَام". (المصدر السابق، ص١٢٨)

فالعمل على هذه الأوامر هو الموجب لتحقق حقيقة العزاء و قيام حقيقة العزاء هو موجب لسعادة الدارين.

عزاء الحسيني على ضوء سيرته العملية

كان الإمام الرضاء ﷺ يقيم مجالس العزاء عملا، كما قاله الشاعر دعبل الخزاعى: " دَخَلْتُ عَلَى سَيِّدِي وَ مَوْلَايَ عَلِيّ بْنِ مُوسَى الرِّضَاع فِي مِثْلِ هَذِهِ الْأَيَّامِ فَرَأَيْتُهُ جَالِساً جِلْسَةَ الْحُزِينِ الْكَثِيبِ وَ أَصْحَابُهُ مِنْ حَوْلِهِ فَلَمَّا رَآنِي مُقْبِلًا قَالَ لِي مَرْحَباً بِكَ يَا دِعْبِلُ مَرْحَباً بِنَاصِرِنَا بِيَدِهِ وَ الْكَثِيبِ وَ أَصْحَابُهُ مِنْ حَوْلِهِ فَلَمَّا رَآنِي مُقْبِلًا قَالَ لِي مَرْحَباً بِكَ يَا دِعْبِلُ مَرْحَباً بِنَاصِرِنَا بِيَدِهِ وَ لِسَانِهِ ثُمَّ إِنَّهُ وَسَّعَ لِي فِي مَجْلِسِهِ وَ أَجْلَسنِي إِلَى جَانِبِهِ ثُمَّ قَالَ لِي يَا دِعْبِلُ أُحِبُ أَنْ تُنْشِدَنِي السِّعْرا فَإِنَّ هَذِهِ الْأَيَّامَ أَيَّامَ حُزْنٍ كَانَتْ عَلَيْنَا أَهْلَ الْبَيْتِ وَ أَيَّامَ سُرُورٍ كَانَتْ عَلَى أَعْدَائِنَا فَي وَعُروطاً بَنِي أُمَيَّةَ يَا دِعْبِلُ مَنْ بَكَى وَ أَبْكَى عَلَى مُصَابِنَا وَ لَوْ وَاحِداً كَانَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ يَا دَعْبِلُ مَنْ بَكَى وَ أَبْكَى عَلَى مُصَابِنَا وَ لَوْ وَاحِداً كَانَ أَجْرُهُ عَلَى اللهِ يَا دِعْبِلُ مَنْ ذَرَفَتْ عَيْنَاهُ عَلَى مُصَابِنَا وَ بَكَى لِمَا أَصَابَنَا مِنْ أَعْدَائِنَا حَشَرَهُ اللهُ مَعَنَا فِي زُمْرَتِنَا يَا وَلَوْ وَاحِداً كَانَ أَجُرُهُ عَلَى اللهِ يَا وَعِبُلُ مَنْ ذَرَفَتْ عَيْنَاهُ عَلَى مُصَابِنَا وَ بَكَى لِمَا أَصَابَنَا مِنْ أَعْدَائِنَا حَشَرَهُ اللهُ مَعَنَا فِي زُمْرَتِنَا يَا

دِعْبِلُ مَنْ بَكَى عَلَى مُصَابِ جَدِّيَ الْحُسَيْنِ غَفَرَ اللهُ لَهُ ذُنُوبَهُ الْبَتَّةَ ثُمَّ إِنَّهُ ع نَهَضَ وَ ضَرَب سِتْراً بَيْنَنَا وَ بَيْنَ حُرَمِهِ وَ أَجْلَسَ أَهْلَ بَيْتِهِ مِنْ وَرَاءِ السِّتْرلِيَبْكُوا عَلَى مُصَابِ جَدِّهِمُ الْخُسَيْنِ ع ثُمَّ الْتَفَتَ إِلَيَّ وَ قَالَ لِي يَا دِعْبِلُ ارْثِ الْحُسَيْنَ فَأَنْتَ نَاصِرُنَا وَ مَادِحُنَا مَا دُمْتَ حَيّاً فَلَا تُقَصِّرْ عَنْ نَصْرِنَا مَا اسْتَطَعْتَ قَالَ دِعْبِلٌ فَاسْتَعْبَرْتُ وَ سَالَتْ عَبْرَتِي وَ أَنْشَأْتُ أَقُول". (مجلسي، بحار الأنوار، ج ۴۵، ص ۲۵۷)

دعبل الخزاعي أنشد قصيده طويلة وابتدأ هذا الشعر:

وَ قَدْ مَاتَ عَطْشَاناً بِشَطِّ فُرَات أَ فَاطِمُ لَوْ خِلْتِ الْحُسَيْنَ مُجَدَّلًا

و اختتمها مذا الشعر:

وَ بِاللَّيْلِ أَبْكِيهِمْ وَ الْغُدُوَاتِ (المصدرالسابق، وَ مَا طَلَعَتْ شَمْسٌ وَ حَانَ غُرُو مُهَا

ص۲۵۸)

و في بعض الروايات الأخر، أن الإمام للهِ أضاف بيتين في آخر هذه القصيدة، و "قَالَ لَهُ الرِّضَاعِ أَ فَلَا أُلْحِقُ لَكَ بِهَذَا الْمُوْضِعِ بَيْتَيْنِ بِهِمَا قَامُ قَصِيدَتِكَ فَقَالَ بَلَى يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ فَقَالَ

تَوَقَّدُ فِي الْأَحْشَاءِ بِالْخُرُقَاتِ يُفَرِّجُ عَنَّا الْهُمَّ وَ الْكُرُبَاتِ

وَ قَبْرٌ بِطُوسِ يَا لَهَا مِنْ مُصِيبَةٍ إِلَى الْحَشْرِحَتَّى يَبْعَثَ اللهُ قَائِماً

فَقَالَ دِعْبِلٌ يَا ابْنَ رَسُولِ اللهِ هَذَا الْقَبْرُ الَّذِي بِطُوسَ قَبْرُ مَنْ هُوَ فَقَالَ الرِّضَاعِ قَبْرِي وَ لَا تَنْقَضِي الْأَيَّامُ وَ اللَّيَالِي حَتَّى تَصِيرَ طُوسُ مُخْتَلَفَ شِيعَتِي وَ زُوَّارِي أَلَا فَمَنْ زَارَنِي فِي غُرْبَتِي بِطُوسَ كَانَ مَعِي فِي دَرَجَتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ مَغْفُوراً لَهُ ثُمَّ نَهَضَ الرِّضَاع بَعْدَ فَرَاغ دِعْبِلِ مِنْ إِنْشَادِ الْقَصِيدَةِ وَ أَمْرَهُ أَنْ لَا يَبْرَحَ مِنْ مَوْضِعِهِ فَدَخَلَ الدَّارَفَلَمَّا كَانَ بَعْدَ سَاعَةٍ خَرَجَ الْخَادِمُ إِلَيْهِ بِمِائَةِ دِينَارِ رَضَوِيَّةٍ فَقَالَ لَهُ يَقُولُ لَكَ مَوْلَايَ اجْعَلْهَا فِي نَفَقَتِكَ فَقَالَ دِعْبِلٌ وَ اللهِ مَا لِهَذَا جِئْتُ وَ لَا قُلْتُ هَذِهِ الْقَصِيدَةَ طَمَعاً فِي شَيْءٍ يَصِلُ إِلَيَّ وَ رَدَّ الصُّرَّةَ وَ سَأَلَ ثَوْباً مِنْ ثِيَابِ الرِّضَاعِ لِيَتَبَرَّكَ وَ يَتَشَرَّفَ بِهِ فَأَنْفَذَ إِلَيْهِ الرِّضَاعِ جُبَّةَ خَرِّ مَعَ الصُّرَّة". (ابن بابویه، عیون أخبار الرضا الله ، ج٢،

ص۲۶۳)

15-نصرة أهل البيت المنافي بإنشاد المراثى:

قال الإمام الرضاء على الدعبل: " يَا دِعْبِلُ ارْثِ الْحُسَيْنَ فَأَنْتَ نَاصِرُنَا وَ مَادِحُنَا مَا دُمْتَ حَيّاً فَلَا تُقَصِّرْ عَنْ نَصْرِنَا مَا اسْتَطَعْتَ". فقد أشار فيه الى هذا المطلب بأن إنشاد المراثى و المصائب لأهل البيت علي فهو في الحقيقية نصرة لنا، و كل من كان ذاكر لهم فهو ناصر لهم، و هذه الحقيقة مهمّة جدّا، و لهذا أوصى الإمام لدعبل بأن لا تنس ذكرهم و انشاد المراثى و القصيدة أبدا مادام حيّا، و في الحقيقة هذا الإنشاد و الذكر هو مثل قولك (لبيك) في جواب (هل من ناصر ينصرنا)، و بهذا الذكر و القصايد يطلع الناس على مقاصد نهضة الحسينية و أهدافها.

16-الصوم و عاشوراء:

و في مقابل أهميه قيام العزاء و البكاء، يأتي الأعداء بإبداعات في الدين لينسوا ذكر أهل البيت البيرة، و احدى من هذه البدعة، صوم يوم عاشوراء، و في مقابل هذه البدعة قال الإمام الرضاء البيرة مع إشارة الى حكمته: " حَدَّثنِي جَعْفَرُ بْنُ عِيسَى أَخُوهُ قَالَ: سَأَلْتُ الرِّضَاع عَنْ الرضاء الله مع إشارة الى حكمته: " حَدَّثنِي جَعْفَرُ بْنُ عِيسَى أَخُوهُ قَالَ: سَأَلْتُ الرِّضَاع عَنْ صَوْمِ عَاشُورَاءَ وَ مَا يَقُولُ النَّاسُ فِيهِ فَقَالَ عَنْ صَوْمِ ابْنِ مَرْجَانَةَ تَسْأَلُنِي ذَلِكَ يَوْمٌ صَامَهُ الْأَدْعِيَاءُ مِنْ آلِ زِيَادٍ لِقَتْلِ الْحُسَيْنِ عَ وَ هُو يَوْمٌ يَتَشَأَمُّ بِهِ آلُ مُحَمَّدٍ ص وَ يَتَشَأَّمُ بِهِ أَهْلُ الْإِسْلَامِ لَا يُصَامُ وَ لَا يُتَبَرَّكُ بِهِ وَ يَوْمُ الْإِثْنَيْنِ يَوْمُ نَشِالًامُ بِهِ أَهْلُ الْإِسْلَامِ لَا يُصَامُ وَ لَا يُتَبَرَّكُ بِهِ وَ يَوْمُ الْإِثْنَيْنِ يَوْمُ نَخْسِ الله عَزَّ وَ جَلَّ فِيهِ نَبِيَّهُ وَ مَا أُصِيبَ أَلُ مُحَمَّدٍ إِلَّا فِي يَوْمِ الْإِثْنَيْنِ فَتَشَأَمْ نِهِ وَ تَبَرَّكَ بِهِ قَبْلُ اللهُ عَزَّ وَ جَلَّ فِيهِ نَبِيَّهُ وَ مَا أُصِيبَ أَلُ مُحَمَّدٍ إِلَّا فِي يَوْمِ الْإِثْنَيْنِ فَتَشَأَمْ نِهِ آلُ مُحَمَّدٍ عَلَيْهِ وَ تَبَرَّكَ بِهِ ابْنُ مَرْجَانَةَ وَ تَشَأَمْ بِهِ آلُ مُحَمَّدٍ عَلَى الله عَلَيْهِ وَ تَبَرَّكَ بِهِ ابْنُ مَرْجَانَةَ وَ تَشَأَمْ بِهِ آلُ مُحَمَّدٍ صَلَى الله عَلَيْهِ وَ تَبَرَّكَ بِهِ ابْنُ مَرْجَانَةَ وَ تَشَأَمْ بِهِ آلُ مُحَمَّدٍ مَلَى الله عَلَيْهِ وَ تَعَلَى مَاهُمَا أَوْ تَبَرَّكَ بِهِمَا لَقِيَ اللهَ تَبَارَكَ وَ تَعَالَى مَاهُ وَ الثَلْفِي وَلَكَ وَلَاكَ وَلَا كَالله مَعْ الله عَلَيْهِ وَ تَعَلَى عَلْمُ وَلَا وَلَا وَلَا كَانَ حَشْرُهُ مَنْ صَامَهُمَا وَ التَبَرِّكَ بِهِمَا لَقِي اللله تَبَارَكَ وَ تَعَالَى مَنْ صَامَهُمَا وَ التَّبَرُكَ بِهِمَا لَقِي الله تَبَارَكَ وَ تَعَالَى مَنْ مَا وَ التَبْفِ وَ كَانَ حَسُرُهُ وَلَا يَتَبَرُكُ وَ عَلَى الله عَلَيْهِ وَ الْكَاقِ مَا أَلْ تَبَرَّكَ بِهِمَا لَقِي الله يَعْلَى عَلْمُ وَلِي الله عَلَيْهِ وَ الْكَافِي مَوْمِ الْإِلْفَى الله وَلَاكَا عَلَى عَلْمَ وَ الْتَعْرَاقُ وَلَا عَلَى عَلْمَ وَالْقَافِي اللّهُ وَلَا عَلْمَ الله وَلَاقَا لَا الله وَلِي الله وَلَا الْعَلْمُ وَلَال

17-ترك أمور الدنيا في يوم عاشوراء:

يوم عاشوراء يوم الحزن و الألم، و في هذا اليوم علينا أن نترك أمور الدنيا و علينا أن نعزى و نجزى و نجى على مصاب أهل الببيت الميلي، كما أشار الى هذا الأمر بقوله: " مَنْ تَرَكَ السَّعْيَ فِي

حَوَاجِهِ يَوْمَ عَاشُورَاءَ قَضَى اللهُ لَهُ حَوَائِجَ الدُّنْيَا وَ الْآخِرَة وَ مَنْ كَانَ يَوْمُ عَاشُورَاءَ يَوْمَ مُصِيبَتِهِ وَ حُزْنِهِ وَ بُكَائِهِ جَعَلَ اللَّهُ عَزَّ وَ جَلَّ يَوْمَ الْقِيَامَةِ يَوْمَ فَرَحِهِ وَ سُرُورِه وَ قَرَّتْ بِنَا فِي الْجِنَانِ عَيْنُهُ وَ مَنْ سَمَّى يَوْمَ عَاشُورَاءَ يَوْمَ بَرَكَةٍ وَ ادَّخَرَفِيهِ لِمَنْزلِهِ شَيْئاً لَمْ يُبَارَكْ لَهُ فِيمَا ادَّخَرَوَ حُشِرَيَوْمَ الْقِيَامَةِ مَعَ يَزِيدَ وَ عُبَيْدِ اللهِ بْن زِيَادٍ وَ عُمَرَ بْن سَعْدٍ لَعَنَهُمُ اللهُ إِلَى أَسْفَل دَرْكٍ مِنَ النّارِ". (ابن بابويه، الأمالي، ص١٢٩)

نحن نختم المقال بنقل اقوال مؤسس و زعيم الجمهورية الإسلامية، اعنى الإمام الخمينيعليه الرحمة و الإمام الخامنه ايدامت بركاته

قال مؤسس الجمهورية الإسلامية، زعيم الإسلام العظيم الإمام الخميني رضوان الله تعالى عليه: " يجب أن نحافظ على محرم و صفر على قيد الحياة بذكر الآلام من أهل البيب العلام، و انما استاهل الإسلام من محرم و صفر، و أنّ تضحيهُ سيد الشهداء عليه التي أبقت الإسلام حيّا لنا". (صحيفة الإمام، ج١٥، ص٣٣٠)

و قال الامام الخامنه اي دامت بركاته: "وهناك نقطة بارزة في حياة الحسين بن على الله، مثل القمة التي تطغى على كل المنحدرات، وهي عاشوراء". (الماخوذه من خطبه ١٠٤/١١/١٣٧١) "في الواقع، من أهم مزايا الطائفة الشيعية على المجتمعات المسلمة الأخرى أن الطائفة الشيعية لديها ذكري عاشوراء.

من أعظم النعم نعمة ذكر وذكر الحسين بن علي الله ، أي نعمة مراسم النوح، وبركة محرم، وبركة عاشوراء على مجتمعنا الشيعي.

تعرف على قيمة مراسم الحداد، واستعمل هذه المراسم واستخدمها روحياً وقلبياً كوسيلة لتوثيق الصلة بينهم وبين الحسين بن على الله آل بيت الرسول وروح الإسلام والقرآن". (الماخوذه من خطبه ۱۷/۰۳/۱۳۷۳)

## المصادر

- ١. القرآن الكريم
- ٢. ابن قولويه، جعفر بن محمد، كامل الزيارات \_نجف اشرف، چاپ: اول، ١٣٥٤ش.
- ٣. أبو نعيم أحمد بن عبد الله بن أحمد بن إسحاق، حلية الأولياء وطبقات الأصفياء، الناشر: السعادة \_بجوار محافظة مصر، ١٣٩٤هـ - ١٩٧٢م
- ۴. الترمذي، محمد بن عيسى السلمى، الجامع الصحيح سنن الترمذي، الناشر: دار إحياء التراث العربي \_ بيروت، تحقيق: أحمد محمد شاكر وآخرون.
- ٥. الحاكم النيسابوري، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين، الناشر: دار الكتب العلمية \_ بيروت، الطبعة الأولى، ١٤١١ \_ ١٩٩٠، تحقيق: مصطفى عبد القادر عطا، مع الكتاب: تعليقات الذهبي في التلخيص.
  - ٤. شيخ صدوق (ابن بابويه)، الأمالي (للصدوق) تهران، چاپ: ششم، ١٣٧٤ش.
  - ٧. شيخ صدوق (ابن بابويه)، عيون أخبار الرضاي الله عليه عليه اول، ١٣٧٨ق.
- ٨. شيخ صدوق (ابن بابويه)، محمد بن على، ثواب الأعمال و عقاب الأعمال \_ قم، چاپ: دوم، ۱۴۰۶ ق.
  - ٩. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي (ط \_الإسلامية) تهران، چاپ: چهارم، ١٤٠٧ ق.
- ١٠. لهوف سيد بن طاووس، سوگنامه سالار شهيدان، مترجم: عليرضا رجالي تهراني، ناشر: انتشارات نبوغ، چاپ؛ شانزدهم، ۱۳۹۰ش.
  - ١١. مجلسي، محمد باقر بن محمد تقي، بحار الأنوار (ط\_بيروت) بيروت، چاپ: دوم، ١٤٠٣ ق.
    - ١٢. مفيد، محمد بن محمد، الأمالي (للمفيد) قم، چاپ: اول، ١٤١٣ق.
  - ١٣. نوري، حسين بن محمد تقي، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل \_قم، چاپ: اول، ١٤٠٨ق.
- ١٤. الهيثمي، نور الدين على بن أبي بكر، مجمع الزوائد ومنبع الفوائد، الناشر: دار الفكر، بيروت -۱۴۱۲ هـ

# بخش دوم

مقالات به زبان انگلیسی

# Introduction by the Chairman of the International Scientific Research Committee

Infinite thanks are due to God Almighty, who again gave this servant the success of accompanying and cooperating in achieving the lofty goals of the Great International Congress of the Second Step of the Islāmic Revolution and may endless felicitations and peace be upon the Righteous Guides, especially the Seal of the Prophets, Ḥaḍrat Muḥammad al-Muṣtafā (ṣ) and his purified Ahl al-Bayt (ʿa).

The Islāmic Revolution of Iran led by Imām Khomeinī (ra) is the miracle of the century and this revolution is the hope of the barefooted and oppressed people of the world. Today, hundreds of thousands of young, committed and revolutionary believers are attached to this revolution. Their heartbeat has become one with the heartbeat of the revolution. The Islāmic Revolution is deeply rooted in the lives of hundreds of thousands of young believers and we are clearly seeing the fruits of this shajarah al-tayyibah ("good tree") in the international arena.

The Islāmic Revolution brought about extraordinary intellectual developments and the people world had not seen such spiritual developments from non-Infallibles with their own eyes. It showed the power and efficiency of religion in various fields, including management, politics, culture and economics and these beliefs revived the belief that religion could play the best role in change and provide short-term and long-term plans. In the first forty years, the Islāmic Revolution has brought about great changes in all economic, political, social and cultural sectors. The strategic plans and strategic policies of the leaders of the Islāmic Revolution in the next forty years have been stated by the wise Supreme Leader of the Revolution in the Statement on the Second Step of the Islāmic Revolution.

The eight slogans (independence, freedom, justice, spirituality, morality, dignity, rationality and fraternity) will be considered as the basis for the creation of a new Islāmic civilization in the international arena. Society is the bedrock of this civilization and the ultimate goal is to build a society based on God-centred beliefs, values and practices. The role of the Islāmic Seminary of Qom to achieve such a matter must not be ignored. Our education system needs a

profound transformation and must respond to the needs of the time. We need such a principle to create a new Islāmic civilization.

If this occurs, more grounds will be provided for the creation of a new Islāmic civilization based on the Holy Our'ān and the Prophetic tradition, and the creation of positive social changes based on religious and Qur'anic values will be provided. It will be easier to enter the international arena. The Supreme Leader's view of the Islāmic Seminary and his emphasis on change in the Islāmic Seminary can be interpreted from this perspective. I reiterate that the role of the Islāmic Seminary in creating a new Islāmic civilization will not be achieved without considering the implementation of the quorum of the Islāmic Seminary to the needs of society. The eight slogans of the Supreme Leader of the Islāmic Revolution to create a new Islāmic civilization in the international arena in the Statement on the Second Step of the Islāmic Revolution, the instructions of the Shī'ī seminaries in the world to prepare the ground for the emergence of the saviour of the human world, Imām al-Mahdī ('aj) as soon as possible and for the world to benefit from the beauty of that sun which does not set.

In conclusion, I would like to express my sincere thanks to the esteemed President of al-Mustafa International University, Hujjat al-Islām Dr. 'Alī 'Abbasī, Dr. Mohammad-'Alī Rezā'ī-Esfahānī, the Academic Secretary of the Congress, and Dr. Amīnī-Tehrānī, the Academic Vice President of the Congress, as well as Hujjat al-Islām Haqīqat and Hujjat al-Islām Jahānī. Also, I would also like to thank and appreciate Hujjat al-Islām 'Askarī Momtāz, the Secretary of the International Committee, Hujjat al-Islām Dr. Jāber Mohammadī, and Dr. Ra'īs A'zam-Shāhīd and other friends inside and outside Iran for their sincere cooperation.

وَمَا تَوْفِيقِي إِلَّا بِاللَّهِ ِّ

"And my success lies only with God" [Holy Qur'ān 11: 88]

Muhammad Yaqub Bashovi The Islāmic Seminary of Oom October 28, 2021

## Leadership Qualities and Awakening of Islamic Ummah: Quranic

## AbdulQadir, Muhammad-Bello1 Muhammad Yaqub Bashovi2

#### **Abstract**

The holy Qur'an refers to some important qualities that play a decisive role in creating and sustaining an Islamic awakening. It was only with such qualities that the divine leaders could be able to awake and transform their respective societies. Thus, considering the Islamic awakening in the region and the world at large, and likewise, the role of both the leaders and the people in such a matter, it seems necessary to identify the leadership qualities and its significant role in the Islamic awakening based on the Qur'anic perspective.

Thus, the aim of this study is to examine the role of leadership qualities in the achievement of Islamic awakening. The methodology used in this research work was a descriptive analytical research method in which the available data are analyzed based on logical and textual evidences. The outcome of our research shows that the leadership plays a significant role of a moving engine in the fate of nations. Thus, the degree of success or otherwise of nations depends on their decisions and likewise, the spiritual conditions of their leaders.

**Keywords:** Leadership qualities, Islamic awakening, Islamic ummah, leadership and developments, second phase of Islamic Revolution

#### Introduction

Prior to the emergence of the regional revolution or the Arab Spring, the prediction of the formation of an Islamic Middle East was first made on the 8th of Esfand, 1388 S.H<sup>3</sup> (corresponding to 27th February, 2010) by Ayatollah

<sup>1:</sup> PhD student in Qur'an and Orientalists, Faculty of Qur'an and Hadith, al-Mustafa International University, Qom. Iran salati4all@gmail.com.

<sup>2.</sup> Department of Quranic exegesis/Quranic Sciences, Faculty of Qur'an and Hadith, al-Mustafa International University, Qom. Iran bashovi786@yahoo.com.

T. The abbreviation "A.H" is used in this article for the Lunar Hijri calendar while "S.H" is used

Khamenei (May his authority be prolonged), the Supreme Leader of the Islamic Republic of Iran; the spiritual capital of the Islamic world. In a meeting with the participants at the Gaza Conference, he said: "Based on the realities that God Almighty has decreed, a new Middle East will be formed. That Middle East will be an Islamic Middle East."1

Thus, it was not long that an unprecedented revolution and awakening began in the Arab countries. This awakening led to the collapse of several puppet dictators of the Imperialism. Meanwhile, considering the current revolutions and awakenings created in those regional countries and in the world at large, the question arises: What criteria and prerequisites does the glorious Our'an consider for the leaders and the nation on the issue of awakening? What effect does the leadership role have on the fate of nations?

However, before answering these questions, it seems necessary to define some important and relevant terms.

- 1. Conceptual Analysis
- 1. Islam

The term 'Islam' is derived from an Arabic root S-L-M; which According to Hans Wehr literally means submission; resignation and reconciliation to the will of God (Hans 1976: 426). According to Ibn Manthur and Az-hari, Islam in a religious context means a display of humbleness and obedience to the message of the Prophet.

However, in a technical sense, Islam is a set of religion teachings related to the genesis; resurrection; and social laws, that is, the worships and transactions that are obtained through revelation and prophecy (Tabatabai, 1374: 1/641).

Meanwhile, it is pertinent to say that we do intend the literal meaning of 'Islam' in this research, but we meant by the term 'Islam' a religion which comprises of beliefs, ethics, social norms and laws, and provides for the societal needs, as earlier pointed out by Allamah.

#### 2. Ummah

According to Raghib, the term 'Ummah' is described as "Any group that comes together by an issue or an idea, and there is no difference whether such an issue is related to a particular religion, time or a place, and it does not matter whether it is a mandatory or an optional matter" (Raghib Isfahani, 1412: 85). Misbah Yazdi explains thus: "From the Qur'an's point of view, the term 'Ummah' means a group of human beings who are in the direction of unity and commonality in all of them" (Misbah Yazdi, 1378: 75). Meanwhile, in this study, we intend as 'Ummah' a group of human beings who have a single

leader, a single religion and a single goal, and which the Qur'an refers to them as a single community (See: Q 21: 92; Q 23: 52).

#### 3. Leadership

From a religious point of view, the position of leadership is the right of the divine Prophets of God and their true vicegerents, which is technically being referred to as the *Imam*, the guardian or guardians of the affair etc. However, during a period of absence of the chosen Proofs of God (i.e., the Prophets and their vicegerents), the religious scholars enjoy such a right.

Thus, we intended the general meaning of the term 'Leadership' in this research. The meaning encompasses all the three categories (i.e., the Prophets, the vicegerents of the Prophets, the righteous scholars) in terms of conditions and roles. Some Muslim scholars have mentioned more than twenty-six leadership qualities and requisites in their works (Misbah Yazdi, 1378: 374 \_ 393).

It is sometimes possible to refer to leadership as a school of thought or a country. Similarly, this term is a common one used for both positive and negative leaders. However, we intended only the positive leadership in this research.

#### 4. Qualification

Qualification is a condition that must be fulfilled before a right can be acquired and this, without any doubt plays a very vital role in social transformation. In a definition of Guy Rocher, "qualification is defined as elements that are either appropriate or inappropriate, which make the effect (s) of one or more agents of change more active or slower; more intense or weaker" (Roche, 1387: 32). According to Vago, "qualifications is defined as something that slows down or accelerates the change" (Vago, 1373: 223).

According to the present research, qualifications are a set of value elements that play a fundamental role in the awakening of the leader and the people. Meanwhile, it should be noted that such qualifications are common among the leader as well as the people.

## 2. Leadership Qualities and the Islamic Awakening

In the countries (such as Egypt, Yemen, Libya, Tunisia, etc.) where there were civil uprisings, the aspiration for the Islamic Ummah did not materialize as expected! What could have been the obstacles in these countries that need to be addressed? It seems that these countries, as well as other countries that have various domestic and foreign problems, are all suffering from a major problem!! And that is the lack of competent leader who possessed all the required qualifications.

It is a fact that the leaders, without a conscious nation, cannot play the desired role in the society and create a real awakening! Likewise, a nation will

not achieve its goals without a worthy leader. The similitude of a leader and the nation is like that of the body and soul, where the nation is the body, while the leader is the soul. The body without a soul has no personality, because it is the soul that gives cognition to the body. Likewise, the soul cannot display its strength and competence without the body.

In the holy Qur'an, some qualifications of the leaders as well as the nations are explicitly explained. And it is based on those qualifications, we can hope for the achievement and continuation of the revolution and the Islamic awakening. Therefore, the following are some of such qualifications:

### 2.1: Insight

One of the most important qualifications necessary for awakening is the possession of an insight in various events of the societies. If the leaders and the people have an insight, then many blind historical points will evade. Without any doubt, an insight plays an important role in creating and sustaining awakening. The Arabic term "Basirah" (i.e., an insight) is derived from the root letters "b-s-r" (Ibn Manthur, 1414: 4/65) and according to Raghib, it is defined as the "perception of the heart" (Raghib Isfahani, 1412: 127) while some lexicographers have taken the term "Basirah" to mean "sight" (Ourashi, 1371: 195).

Meanwhile, the derivatives of this Arabic word have been widely used in the Qur'an. For instance, the words "basirah" (i.e., insight), and "Absaar" (i.e., vision) have been generally used to mean vision or sometimes refer to the external eve which has a sensation or sometimes the inner eye and intellect, which means the mental and heart perceptions (Markaz Farhang, 1382: Basirah). In several verses of the Our'an (such as O 2: 96, 110; O 3: 15, 20; O 4: 58 etc.), the adjective "Baseer" is mentioned as a divine attribute.

In the glorious Our'an, an insight is considered as the basis and one of the most important requisites for awakening: "Say, 'This is my way. I summon to Allah with insight—I and he who follows me ..." (See: Q. 12: 108). It is pertinent to note that the Quranic exegetes have given different meanings to the term "basirah" in this verse, and these include: 'certainty and truth' (Abyāri, 1405: 10/148); 'awareness' (Baghdadi, 1415: 2/559); 'guidance and light' (Sayvid Outb, 1412: 4/2034); and a 'conclusive proof' (Tabarsi, 1372: 5/411). Meanwhile, it seems that the term "basirah" (i.e., an insight) is essentially the means of distinguishing right from wrong. Thus, all the above-mentioned meanings are a requisite and outcome of it, but not its actual meaning.

If a nation possesses the means of distinguishing right from wrong, it will definitely distinguish the true leader from the fake one, and then the right and wrong paths will not be ambiguous to them. In this verse, the insight of the leader as well as the people is mentioned. That is to say, the leadership must possess full insight to facilitate the underlying conditions for awakening and social changes in the society. In some narrations, the expression "... and he who follows me" is said to refer to Imam Ali and the other infallible Imams, *peace be upon them* (Abu Hamza Thumali, 1420: 214; Haskani, 1411: 1/372). Of course, such an interpretation seems to refer to a perfect and substantive example of the meaning of the verse, not its monopolistic meaning.

The leader of the faithful (a.s) while describing his insight, said: "Know that the devil has gathered his party and provided the cavalry and infantry for his army. Indeed, I have an insight that cannot be separated from me. I have not concealed the truth from myself and it has not been concealed from me" (Ibn Maytham, 1404: 1/285). A Sunni scholar, Ibn Abi al-Hadid al-Mu'tazili in his commentary of the expression "And there is indeed an insight with me", says: "The same insight which I had in all the important events during the time of the Prophet (s) is still with me" (Ibn Abi al-Hadid, 1381: 1/239). And this statement refers to the verse 108 of Surah Yusuf. Similarly, it is narrated in a hadith from Imam Reza (as) that he said: "We have eyes that are not like those of the common people and there is light in them which the devil (Satan) has no influence in it" (Tusi, 1414: 245). A leader such as Imam Ali (a.s) with such an insight had three battles with three difficult groups: the traitors; the oppressors and the Kharijites (Ibn Abd al-Barr, 1412: 3/1117), as no one else could dared to fight with the Kharijites. He was the one who took the eye of sedition out of its bowl (Ibn Maytham, 1404: 2/387).

In the glorious Qur'an, the concept of "insight" is expressed as 'Furqan' (i.e., a criterion), which is possessed only by those with divine piety, i.e., Taqwa (See: Q. 8: 29). Thus, some Quranic exegetes have interpreted the word 'Furqan' as the same as 'insight' (Makarim Shirazi, 1374: 7/140; Qara'ati, 1383: 4/310). On the contrary, some Quranic exegetes have interpreted it (i.e., 'Furqan') to mean the following: 'way out' (Ibn Jawzi, 1422: 2/204); 'light of religion' (Abu Muhammad, 1423: 71; Kashani Murtadha, 1410: 1/453); 'light of guardianship' (Gonabadi, 1408: 2/234); 'esoteric luminosity' (Mustafawi, 1380: 9/323); 'knowledge that distinguishes right from wrong' (Qomi, 1367: 1/272); 'victory' and 'guidance' (Kashani, 1336: 4/191).

In the opinion of Allamah, he believes that the word 'Furqan' means something that distinguishes between two things; truth and falsehood as in the verse. Therefore, 'Furqan' in beliefs means separating faith and guidance from disbelief and misguidance, but in practice, it means separating obedience and every God-pleasing deed from sin and every deed that prompts His wrath. And 'Furqan' in thought and opinions means separating the right thought from the wrong one (Tabatabai; 1374: 9/71).

It seems that the meaning of Allamah is the most accurate. This is because what distinguishes right from wrong has different examples in the interpretations (such as light; guidance; knowledge, victory, etc.) that have been

mentioned. In the life human beings, the most important issue is identifying right from wrong; good from evils; friends from foes, and recognizing the causes of happiness and misery. If a person knows these realities well, he will reach his destination faster. Anyhow, what could be derived from this verse is that the efforts of the people and the society This is because the people and the society that are pious will be bestowed by Allah with special insight and knowledge, which are very useful on the path of life. It will also save them from lapses and negative changes and they shall be guided to the right path. The pious people are not only possessing the capability to recognize right from wrong, but whenever they are afflicted with the satanic temptations, they quickly awake and recognize the truth with the light of insight and escape from the temptations of demons (See: Q. 7: 201). The people of the region, in particular have recognized the evil beasts and they stood firmly by chanting slogans against them. Without any doubt, it is the people with an insight and divine values that could accelerate the ground for awakening in the society.

#### 2.2: Perseverance

One of the requisites for creating awakening, ensuring its continuity and preservation is the perseverance on a path and goal. This is because a nation without resistance and steadfastness is not an awake nation. The Our'an gives an emphasis to the endurance and perseverance of both the leadership and the nation in order to achieve victories. The remarkable victories of the people of the region, and the overthrow of puppet dictators, are the fruits of the perseverance displayed by both the leaders and the people in the region.

The Arabic term "Istigamah" is derived from the word "Qawama" which means "moderation" (Ibn Manthur, 1414: 12/496). Thus, human endurance means remaining consistence on a path (Tureihi, 1375: 6/142). According to Raghib, he says: The term "Istigamah" is about a path that "has always been built on one way and the right path is likened to the same path. Just like the verse "Keep us on the right path.", the human endurance is his commitment to be steadfast on a path (Raghib Isfahani, 1412: 690).

In the Our'an, it is observed that the commandment of being steadfast is directed first to leader of the society before anyone (See: Q. 42: 15). This is because the continuity of an awakening in the society is possible by maintaining the spirit of endurance and perseverance in the leadership. However, the Holy Our'an does not only consider the perseverance of the leadership sufficient, but it has also assessed the endurance of the people alongside with the leadership (See. Q. 11: 112).

Of course, perseverance and steadfastness are a very difficult task and it is the duty of every person who invites others to an endurance that is devoid of extremes based on his own ability (Tha'alabi, 1418: 5/153; Alūsi, 1415: 6/190). It is reported in a narration that no serious and more difficult verse was revealed

to the Prophet (peace be upon him and his household) more than this verse (i.e., Q. 42: 15) ". Therefore, when he was asked by his companions on the reasons for his sudden gray hairs and the symptoms of old age? He said: "The chapters of Hud (i.e., Q. 11) and Wakiah (i.e., Q. 56) made me old!" (Tabarsi, 1372: 5/304). In some Sunni exegetical sources, the expression "The chapter Hud and its sister chapter made me old" was documented (Razi, 1420: 18/406; Baqwi, 1420: 2/473).

In addition, the issue of perseverance was so heavy on the shoulders of the divine leader to such an extent that after the revelation of the above verse, no one ever saw the Prophet (peace be upon him and his household) smiling (Suyuti, 1404: 3/351; Tantawi: 7/285). In *Tafsir Nemuneh*, the author while explaining this verse categorized the factors that hastened the old age in the Prophet (peace be upon him and his household) to four (Makarim Shirazi, 1374: 9/259).

The perseverance of the leader and the people bring about security in a society and the society consequently would be in better psychological conditions for awakening (See: Q. 41: 30). Resistance, purposefulness and faith are valuable resources (See: Q. 46: 13) that are also emphasized in Hadiths (Tabarsi, 1372: 9/17). If there is perseverance, the conditions for a good life and a positive awakening are ensured in the society (See: Q. 72: 16). Many Sunni (such as: Muraghi, n.d: 29/101; Mazhari, 1412: 10/90) and Shiite commentators (such as: Tabarsi, 1372: 1/559; Mughniyah, 1424: 7/439; Shirazi, 1423: 590) have considered the commandments of perseverance in this verse to relate to the group of jinn and humans.

In some Shiite Quranic exegesis, the interpretation of the verse is explained as follows: Imam Muhammad Baqir (a.s) said: "If we remain steadfast on the guardianship of the leader of the faithful (i.e., Ali ibn Abi-Talib) and the successors among his offspring, and follow them in their commandments and prohibitions, we would nourish them with plenty of water, that is, their hearts would be entirely filled with faith." (Kulayni Ya'qub, 1365: 1/220). Similarly, it was also narrated from Imam Sadiq (as) while explaining the verse thus: "We would have given them much knowledge that they would learn from the pure Imams" (Tabarsi, 1372: 1/559; Huwaizi, 1415: 5/439).

In essence, all these symmetrical meanings point to the abundance of divine mercy and it indicates the material and spiritual blessings bestowed on the leadership and the faithful and resilient nation. This divine mercy is sometimes in the form of water, and sometimes in the form of faith and knowledge.

#### 2.3: Patience

The leader as well as the people should always remain patient steadfast in the face of adversity. Patience is one of the common requisites necessary for both the leaders and the people. In the opinion of *Farahidi*, patience is

considered as an opposite of grief (Farahidi Ahmad, 1410: 7/115) and Ibn Manthur had similar view with Farahidi (Ibn Manthur, 1414: 4/438). However, according to Tureihi, patience is considered to mean 'a power of restraining oneself from expressing grief' (Tureihi, 1375: 3/358).

Raghib, a lexicographer of the Qur'anic lexicons, describes patience as forbearance during the period of hardships and problems. He then defines it as power of keeping the soul on what is acceptable by the intellect and the Islamic law (Shari'a) or refraining the soul away from what the intellect and the Islamic laws forbid. Patience is considered a general term that has different manifestations in different cases (Raghib Isfahani, 1412: 474). According to the researches carried out by some contemporary scholars, safe-guarding and control of the soul from anxiety and grief is considered as patience (Mustafawi, 1380: 6/181).

The Holy Qur'an considers patience as a positive requisite for achieving victories against the enemy (See: Q. 8: 65). The verse was revealed before the Battle of Badr (Balkhi, 1405: 2/124; Ibn 'Ashur: 9/45) and the determining factors of victory on the battlefields are faith and patience, not the material strength! Thus, if patience is accompanied with faith, the conducive atmosphere for social change and awakening in the society will be guaranteed.

In another verse, the Holy Qur'an discusses about the Children of Israel who overcame the Pharaoh's tyrannical government with patience and perseverance. and the previous slaves became the leaders and the landowners simply because they resolved to change their destiny by themselves, "We made the people who were abased the heirs to the east and west of the land which We had blessed, and your Lord's best word [of promise] was fulfilled for the Children of Israel because of their patience...". (See: Q. 7: 137)

Patience creates a positive mindset in the society to such an extent that it could destroy a pharaonic culture and thereafter introduced a new civilization to the world. According to Sunni (such as Mazhari, 1412: 3/400; Qasemi, 1418: 8/174) and Shiite Quranic exegetes (such as Sharif Lahiji, 1373: 2/84; Huwaizi, 1415: 3/343), the Israelites became the landowner of the Eastern and Western regions of the earth due to their patience. Of course, patience plays an active role in social transformation, and it has tremendous impacts on the fate of the society (See: Q. 32: 24). It is indeed the patience and certainty that make a person to reach the topmost level of leadership rank (Shokani, 1414: 4/297; Baydawi, 1418: 4/223), and also create a conducive atmosphere for the people to obey the leaders in the administration of the society (Tabari, 1412: 21/71; Tantawi: 11/156). Consequently, it creates a conducive atmosphere for positive changes in the society (Razi, 1420: 7/166; Shirazi, 1424: 4/297).

2.4: Divine favour

One of the necessary requisites for creating a desirable awakening in the society is a divine favour. Many people are not aware of this crucial factor. It is in fact the main factor that overshadows all forms of human movements and actions. An awakening is one of the special divine blessings that cannot be achieved without a divine favour. The leader as well as the nation could only initiate awakening in the society by a divine grace.

The scholars have mentioned different meanings for this Arabic term "Taofeeq" which include "provision of the means to achieve a desired good" (Tureihi, 1375: 5/247). Thus, the expression "Taofeeq from Allah" means a good luck; which is the creation of harmony between two or several things, and thus, it is also being interpreted by some language experts as "reform or rehabilitation" (Qurashi, 1371: 7/229). The Arabic term "Wifq" means harmony between two things and "Taofeeq" is therefore referred to as the conformation or harmonization of human actions (good or bad) with destiny, but it is customarily used only for the good actions (Raghib Isfahani, 1412: 877).

Thus, what could be derived from the explanations of the lexicologists is that the term "Taofeeq" means provision of means on an affair and this is achieved through harmony between two things. Some Quranic exegetes also give a similar meaning. For instance, according to Sheikh Tusi, "Taofeeq" is a favor in which there is obedience and that is achieved based on the knowledge of Almighty God (Tusi, 1375: 6/51). That is to say, "Taofeeq" is the provision of the means and the removal of the obstacles towards attaining a desired goal. It is understood from the explanation of Allamah that he considers "Taofeeq" as the provision of the means to salvation/success by God (Tabatabai; 1374: 10/552).

Meanwhile other definitions of "Taofeeq" by some scholars include: 'conformity of someone's thought and action with worship and obedience to God, and preparation of the preliminaries and means towards attaining a desired goal' (Mustafawi, 1380: 11/285); 'the application of a means to achieve a desired good' (Mazhari, 1412: 5/111); 'conformity of the desires of a servant with that of His Lord' (Neyshabouri, 1416: 4/45); 'formation of power of obedience in a servant and facilitation of the path of righteousness' (Baqwi, 1420: 2/462). "Taofeeg from God" therefore is the provision of conditions and means of attaining goodness and happiness from God and in conformity to divine will. In the light of this, a conformity of the desire of a servant to God's will is referred to as "Taofeeg". In a hadith of Imam Ja'far Sadig (as), he said while interpreting the verse eighty-eight of Surah Hud: "If a servant observes what God Almighty ordered him to do by being obedient to Him, his deed is indeed in conformity with the Order of God Almighty and the servant shall be called a conformer. But if a servant desires to do anything in disobedience to God, and He (The Almighty) separated him from such sin and he henceforth

abandons it. Thus, his forsaking of the sin is by the favor of God Almighty." (Saduq, 1398: 242)

Refraining from bad behavior is a divine favor and generally speaking, the term "Taofeeq" is usually used in reference to good deeds. But according to this hadith, abandonment of sin and transgression is also called "Taofeeq". Actually, the term "Taofeeq" is an attribute of God pertaining to His action, in the sense that if a person needs certain facilities and conditions to perform any good deeds, which are beyond his strength, but God, by His grace creates those conditions in accordance with the ability and competence of the believers. And consequently, such a person is able to perform such a good deed conveniently.

In addition, a man is unable to repel many evils from him, because many of those evils are hidden from him, but God, out of His special grace, frees him from being caught in such an evil. In essence, the two acts (i.e., performing good and refraining from evil acts) are done with divine favour. In another word, performing good and avoiding bad acts (individually or collectively) require the determination and at the same time, a divine consent, because, it is with the presence of both the physical and spiritual conditions and causes that an action is actualized.

In the same vein, the creation of an awakening by a leader in a nation requires the consent of God. If this is achieved, the conducive atmosphere for the society to move towards absolute perfection will be created. The Qur'an, in the words of Hazrat Shuaib (a.s), has attributed such a success to God, Almighty (See: Q. 11: 88). According to Hazrat Shuaib, God's favour is a crucial factor required for the reformation of the peoples' affairs and prohibition of evils. And this favour is achieved when the servant is determined and willing to do good or quit bad acts. Similarly, the willingness of the people is also an important factor to achieve a desired success (See: O. 4: 35). In this verse, the desire or willingness of the judges is considered a crucial factor towards achieving a desired reconciliation between the couple. Thus, if the willingness and determination of a servant is to make a reform in the society, he will attain it only by a divine grace, which is a crucial condition for success in every task.

# 3. The role of leadership in the Islamic awakening

A worthy leader has a leading role in moving the society towards perfection and salvation. However, if the leaders of a society do not have the required requisites, such a society will fall rather than progressing. In the holy Our'an, there are references to the roles and impacts of these two types of leadership. Positive leaders will always be instrumental to the progress and salvation of the people. In the light of this, references are made to some worthy leaders, such as Noah, Hud (See: Q. 11: 58), Salih (See: Q. 11: 66), Shuaib (See: Q. 11: 94), Moses and Aaron (See: Q. 37: 114 115), who were instrumental to the salvation of the religious and righteous adherents.

On the contrary, the Qur'an while making reference to role and impacts of the negative leaders on the fate of the people says: "They will say, 'Our Lord! We obeyed our leaders and elders, and they led us astray from the way'" (See: Q. 33: 67). The verse states that the people will complain about their fake leaders who made them miserable on the Day of Judgment. And the people in order to dissociate themselves from their leaders will also request from God a respite to return to the world! (See: Q. 2: 167)

Today, the fate of many nations is in the hands of the most corrupt individuals of the society. Those pharaohs of our time do whatever they deem helpful for their continual repression of the people. In this regard, they are more sophisticated and dangerous to Pharaoh (of Prophet Musa's time), because that Pharaoh killed only the sons of Israelites. But the pharaohs of our time are killing everyone; young and old, male and female. It is based on this context that the role of the 'Moses' of our time becomes more apparent and difficult (See: Q. 14: 5), because it is only the 'Moses' that can cut off the hands of the pharaohs from the nations.

This present period is an age of awakening and interestingly the people are relatively aware of the original identity of most of their political office holders. However, the way forward and methodology of liberation from the evil agenda of those dictators are yet unknown to many countries of the world. Then, what should be done in such case? In a situation like this, the necessity of a competent leadership arises. A leader who, in the shortest possible time, will give the spirit of awakening to the people and who shall remove all corrupt systems but introduce a divine lifesaving system instead. Of course, the holy Qur'an made references to some divine leaders who had initiated the greatest revolutions in history through positive changes! One of such men of God is the Prophet Muhammad (peace be upon him and his household), whose life has been prescribed by the Qur'an as a perfect role model for all human beings: "There is certainly a good exemplar for you in the Apostle of Allah..." (See: Q. 33: 21).

On a thorough studying of the biography and preaching methodologies of the Prophet (peace be upon him and his household), one could observe that he has made great and positive reformations in all ramifications; both in the people as well as the society. For instance, the system of government at that time was tribal, which gave right and leadership right only to the most powerful and oppressive ones (Laver, 1373: 47). But the noble Prophet (pbuh) completely changed this social system and he introduced a new system which is based on justice and fairness. He (pbuh) made a total reform in the cultural and political realms of the Arabs. This was pointed out in the saying of Imam Ali (as) while describing that period: "God sent the Prophet (peace be upon him and his household) with a message to warn the world, and to be a trustee of His

revelations, while that you: the Arab nation, had the worst religion, and lived in the worst land; located within the rough stones and the deaf snakes (and that is the reason why you are fearless). You drank the infected water; and ate the unpleasant foods; spilled the blood of one another; cut off the bond of kinship; idols were very famous among you (idol worshipping was your custom and religion) and sins pervaded your whole existence" (Abdu: 67).

In essence, Imam Ali (as) made a comparison between the two cultures: a pre-Islamic and the Islamic cultures. It was in the pre-Islamic culture of the age of ignorance (i.e., Jahiliya period) that the immoralities such as murder; severing of the bonds of kinship; practicing the worst form of religion and the worst conditions of livelihood were considered as values. In such a prevailing atmosphere, the divine leader, along with a divine law (i.e., the Our'an) brought about a kind of social revolution in that land. Thus, in terms of religion, he brought the best religion in the form of Islam (See: Q. 3: 19). A Religion that brought with it all the human happiness of this world and the hereafter. He revived human values and refuted all deviant religions (See: O. 3: 85). This religion brought about a fundamental change and real awakening in the pre-Islamic Arab society and freed them from the worship of insignificant stone and wood (See: Q. 21: 66).

Consequently, the pre-Islamic society of the Arabs was transformed from idolatry to a godly society. Killing of children (particularly a female child) which had become a popular norm in the Arabian Peninsula was prohibited and the bloodshed was completely forbidden. He named the rival tribes in Medina (such as Aws and Khazraj who had conflict of more than thirteen years) as 'Ansar' (i.e., The helpers) (Markaz farhang, 1382: 5/48). From among the Meccans, he named the Ouraysh tribe as 'Muhajireen' (i.e., the emigrants) and he united these two Arabian tribes (i.e., Muhajireen and Ansar) under the fold of Islamic brotherhood (Ibn Habib: 71; Ibn Qutaybah, 1992: 17; Ibn Sayyid al-Nas, 1414: 1/230). In this way, the people of these two lands (i.e., Mecca and Madina) came out of the tribal system and they were placed in a new Islamic system. Thus, the limited tribal bond was transformed into a new concept called Islamic brotherhood and fraternity (Damashqi, 1986: 3/226).

In line with this, the long years of enmity and discord between the tribes of Aws and Khazraj was replaced by God with friendship and unity (See: O. 8: 63). The friendship between the two tribes was so intimate to such an extent that the helpers (i.e., Ansar) agreed to give all their possessions to the immigrants; resided them in their homes, and they gave up their shares from the spoils of war (Waqidi, 1409: 1/379). Such a friendly relationship gave that community a direction that made it to progress rapidly. In addition, instead of a tribal system, it presented a world system based on two main pillars, that is, guidance and truth. The ultimate goal of such a system is the victory of truth (in the form of a

religion) over falsehood (See: Q. 9: 33; Q. 48: 28; Q. 61: 9). The ultimate goal of religion is to ensure a continuous movement of the people and the society towards perfection, but this cannot be achieved without the purification of religion from every form of impurities (See: Q. 8: 39).

Of course, a true leader will not only lead (guide) the society to the spiritual well-being, but he will also be instrumental to its material developments (See: Q. 33: 27). The society of the period of the noble Prophet (peace be upon him and his household) evolved politically, as he introduced a new political and social systems to the world based on divine values and a monotheistic worldview. He created an intellectual revolution in such a way that the protribal people demanded for a new world system. The fact is that such a transformation might be impossible except with the leadership of a righteous person. Thus, if there is a righteous leader, he will definitely create a righteous nation, and consequently, the society will move towards awakening, progress and development in every respect. On the contrary, if there is an unrighteous leader, the society will deviate from its path and shall witness degradation and fall. Unfortunately, the Islamic community experienced such a fate after the death of the holy Prophet, peace be upon him and his household, (Ibn Qutaybah al-Dinuri, 1410: 1/23)

According to Hazrat Fatima (peace be upon her), the main reason for the disparity in the Islamic community after the Prophet was due to the fact that the people distanced themselves from the leadership of the Ahl al-Bayt, peace be upon them (Khazaaz Qomi, 1401: 199). In a nutshell, it is the leadership that develops the society and leads it towards material and spiritual perfections and attainment of the pleasure of God. Thus, the main engine of awakening and transformation is a righteous leader, who awakens the people and the society at large.

However, the major setback in the Islamic and non-Islamic countries today is the leadership problem. Presently, the people are relatively awake, but unfortunately there is lack of competent and righteous leaders, who shall take charge of these movements. Meanwhile, it is pertinent to note that most of the regional revolutions took its model from the Islamic Revolution in Iran. Thus, the exportation of the revolution declared by Imam Khomeini is realized, as we are witnessing today, the awakening of various Islamic and non-Islamic societies. At present, the nations need strong and competent leaders such as Imam Khomeini, to save them from tyrannical rulers. The triumph of the Islamic Revolution in Iran under the leadership of Imam Khomeini (ra) was without any doubt, indebted to the sincere sacrifices, continuous resistance of the Shiite scholars and the steadfastness of the people (Nargesi, 1389: 249).

This revolution even affected the intellectual framework of the Western world, and many Western thinkers failed to comprehend it reality! Henry Alfred

Kissinger, a National Security Advisor under the presidential administrations of Richard Nixon and Gerald Ford, said: "Avatollah Khomeini, through a wellthought-out plan, created crisis in the western world. He made plans with such a lightning speed that political analysts and leaders had no time to make counter-plans. Nobody could foresee the Imam Khomeini's decisions. His words and deeds differed from the standards prevailing in the world. He got inspiration from somewhere else. The Imam Khomeini's enmity with the West, too, had to do with the Islamic teachings and in his enmity; too, he had good intentions" (Hajati, 1387: 36). Why did the West fail to comprehend the reality of this revolution? Hameed Moulana says: "It is not surprising that those who were unaware of the spirituality of the Islamic Revolution and always had their own geopolitical and economic criteria for studying and analyzing the revolutions remained ignorant of the causes and essence of the victory of the Islamic Revolution.1"

In addition, the famous Cambridge University professor Theda Skocpol, who had extensive researches on the French, Russian, and Chinese revolutions, said: "The overthrow of the Shah's regime, from the perspective of the Shah's American friends; the journalists; politicians and even the sociologists like me, was a tremendous and unbelievable incident." He also added: "This is because the revolution that took place in Iran was, in my opinion, outside (beyond) the rules of other revolutions, and I confess that this revolution also discredited my views about the revolutions in France, Russia and China.<sup>2</sup>" The head of the CIA, who was dismissed due to the triumph of the revolution in Iran and its unpredictability, said in response to US President; Bush: "What happened in Iran is an 'indefinite' phenomenon, and our computers could not understand it! " (Hajati, 1387: 45).

Of course, it is the Shia Islam that nurtures such a unique personality. According to the latest information, Israel has assembled a 15-member committee of experts in various disciplines to identify the personality of Seyed Hassan Nasrallah; the Secretary General of Hezbollah in Lebanon<sup>3</sup>. Today, the need of the regional countries and the world is to achieve the leadership of righteous leaders who respect the people; realize the human aspirations; create a lasting peace; and achieve a prosperous and secure world. The way-out and the challenges were explained by the Supreme Leader of Islamic Republic; Grand Ayatollah Khamenei (as) in his Friday prayer sermon in Tehran. With regard to the Islamic awakening in the Arab and North African countries and likewise the destructive and deceptive role of colonialism in hijacking and preventing the triumph of these revolutions, he said: "Today, two poles have been created between the oppressed people of the world under the leadership of the Muslim

movement and the world's arrogant powers led by the United States, NATO and Zionism, and there is no third entry. <sup>1</sup>"

In the world today, two opposing fronts are present; the colonial powers headed by the United States and the oppressed people of the world, under the leadership of Iran. A thinker of the Islamic world, Allamah Mohammad Iqbal Lahori, has pointed to this fact in his famous poems: "Tehran is the Geneva of the Eastern world, Maybe the fate of the planet will change." In this poem, he has pointed to Iran's pivotal role in regional developments, and more importantly, if the people of the Eastern region form an alliance with Iran, not only will their problems be resolved, but the fate of the world (all societies) will change positively.

Conclusion

Without any doubt, awakening paves the way for the individual and collective developments. Muslims have seen many ups and downs throughout history. Colonialism has always tried and is trying to dominate and influence the fate of the Islamic nations by putting the most corrupt individuals in power. Besides, it has also plundered many of the material and spiritual assets of the Muslim nations, and designed a massive cultural invasion on its agenda, in order to snatch the traces of religiousness from the region.

Such matters caused the religious reformers, such as: Sayyid Jamal Asad-Abadi, Muhammad Abdu, Mawdudi, Allamah Iqbal, Imam Khomeini, etc., to launch a movement with sole intention of awakening and reforming the society. Meanwhile, the first fruit of such movements came in the form of an Islamic Revolution in Iran and it consequently gave vitality and self-confidence to the Islamic Ummah again, and a new life to the Islamic Resistance, especially the Palestinian issue. In the world today, particularly the Arab countries of the region, a wave of Islamic awakening has denied the global arrogant powers of its rest. The new Middle East has changed its nature and is ready to embrace a new Islamic Middle East.

Therefore, in view of such developments, this paper has tried to examine the necessary leadership qualities from the Qur'anic point of view, in order to create, sustain, and spread the awakening in the region and the world at large. Since the awakening has two main pillars: the leadership and the nation. Thus, the Qur'an has presented the common qualities of both the leaders as well the people. In addition, the role of leadership in the Islamic awakening was inspired by the biography of holy Prophet, who in the shortest possible time made the great revolution of history and presented a new and perfect model to the world. In the light of this, if those qualities and conditions are met, the favourable ground will also be prepared for the creation, continuity, preservation and expansion of the Islamic awakening.

#### NOTES:

- 1. A national broadcast after 9PM news at Channel 1 of the Iranian Broadcasting Corporation.
  - 2. Kayhan Newspaper of 18th Bahman, 1375 S.H.
  - 3. Jumhuri Islami Newspaper of 21st Bahman, 1372 S.H.
- 4. 'Ibrat ha'i Ashurah (Lessons from Ashurah), 22/2/1391 S.H (World situation)
  - 5. Kayhan Newspaper of 18th Bahman, 1390 S.H.

# **Bibliography:**

- 1. Holy Qur'an (with English translation by Ali Quli Qarai, ICAS Press, London, 2004)
- 2. Abdu, Muhammad, Sharh Nahj al-Balaghah, Cairo: Istiqamah Press, no edition.
- 3. Abu Hamza Thumali, Thabit Ibn Dinar, 1420 AH, Tafsir al-Qur'an al-Karim, Beirut: Dar al-Mufid.
- 4. Abu Muhammad, Sahl Ibn Abdullah, 1423 AH, Tafsir al-Tostari, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.
- 5. Abyāri, Ibrahim, 1405 AH, al-Mawsū'at al-Qur'aniyyah, no place: Muassasah Sail al-'Arab,
- 6. Alūsi, Mahmūd, 1415 AH, Ruh al-Ma'ani fi Tafsir al-Qur'an, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyyah.
- 7. Az-hari, M. A, 2000. Tahzib al-Lughah, Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi, first edition.
- 8. Baghdadi, 'Ala'u d- Din, Ali Ibn Muhammad, 1415 AH, Lubab al-Tahweel fi Ma'ani Tanzeel, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilmiyah.
- 9. Balkhi, Magatil Ibn Sulayman, 1405 AH, Tafsir Magatil Ibn Sulayman, Beirut: Dar Ihya al-Turath Arabi.
- 10. Bagwi, Hasain Ibn Mas'ud, 1420 AH, Mu'aalim al-Tanzeel fi Tafsir al-Qur'an, annotator: Abdul-Razzaq al-Mahdi, Beirut: Dar Ihya al-Turathi al-Arabi.
- 11. Baydawi, Abdullah Ibn Umar, 1418 A.H, Anwar al-Tanzil wa Asrar al-Tahwil, Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi.
- 12. Damashqi, Ismail Ibn Umar Ibn Kathir, 1419 AH, Tafsir Al-Quran Al-Azim, Beirut: Dar Al-Kitab Al-Almiya.
- 13. Damashqi, Ismail Ibn Umar Ibn Kathir, 1986 BC, Al-Bidayah Wa nihayah, Beirut: Dar al-Fikr.
- 14. Faraa, Abu Zakaria Yahya bin Ziyad, Ma'ani al-Qur'an, Egypt: Dar al-Masriyah li Tahlif wa al-Tarjamah.
- 15. Farahidi, Khalil Ibn Ahmad, 1410 AH, Kitab al-Ain, Qom: Hijrah Publications.
- 16. Gonabadi, Sultan Muhammad, 1408 AH, Tafsir Bayan al-Sa'adat fi Magaamaat al-'Ibadah, Beirut: Scientific Foundation for Publications.
- 17. Hajati, MirAhmad Rida, 1387 A.H, 'Asr Imam Khomeini (ra), Qom: Bustani Kitab.
- 18. Hans Wehr, 1976, A dictionary of Modern Written Arabic, New York: Spoken Language Services, Inc., fourth edition.
- 19. Haskani, 'Ubaydullah bn Ahmad Hakim, 1411 AH, Shawa'id al-Tanzil li-Oawa'id al-Tafdeel, Tehran: Publications of the Ministry of Islamic Guidance.

- 20. Huwaizi, Abdul-Ali bn Jumah 'Arusi, 1415 AH, Tafsir Nur al-Thagalyn, Qom: Isma'iliyyah publication, fourth edition.
  - 21. Ibn 'Ashur, Muhammad bn Tahir, Al-Tahrir wa Tanwir.
- 22. Ibn Abd al-Barr, Yusuf Ibn Abdullah, 1412 AH, al-Isti'ab fi Ma'arifat al-Ashab, annotator: Ali Muhammad Bajaawi, Beirut: Dar al-Jail.
- 23. Ibn Abi al-Hadid, 'Izz al-Din Abu Hāmid, 1381 S.H, Sharh Nahj al-Balaghah, Qom: Maktab Ayatollah al-Mar'ashi al-Najafi al-Amma.
- 24. Ibn Athir, Ali Ibn Abi al-Karam, 1385 AH, Al-Kamil fi Tarikh, Beirut: Dar Sadir.
- 25. Ibn Habib, Muhammad, *Al-Muhbir*, annotator: Elsa Lichten Stetter, Beirut: Dar al-Āfaaq al-Jadeedah.
- 26. Ibn Jawzi, Abd al-Rahman Ibn Ali, 1422 AH, Zad al-Masir fi 'Ilm al-Tafsir, Beirut: Dar al-Kitab al-Arabi.
- 27. Ibn Manthur, Muhammad Ibn Mukram, 1414 AH, Lisanu al-Arab, Beirut: Dar Sadir.
- 28. Ibn Maytham, Maytham Ibn Ali Ibn Maytham Bahrani, 1404 AH, Sharh Nahi al-Balaghah, Daftar Nashr al-Kitab.
- 29. Ibn Outaybah al-Dinuri, Abdullah Ibn Muslim, 1410 AH, Al-Imamah wa as-Siyasah, annotator: Ali Shiri, Beirut: Dar al-Adwa'.
- 30. Ibn Qutaybah, Abdullah Ibn Muslim, 1992 BC, Al-Ma'arif, annotator: Tharwat 'Akasha, Cairo: Al-Hay'at al-Misriyah al-Amah li al-Kitab.
- 31. Ibn Sayyid al-Nas, Muhammad, 1414 AH, 'Uyunu al-Athar fi Funuun al-Magaazi wa s- Sama'il wa -s- Sir, Beirut: Dar al-Qalam.
- 32. Karami Huwaizi, Muhammad, 1402 AH, Tafsir li Kitabi-llah al-Muneer, Oom: Ilmiyyah printing.
- 33. Kashani Muhammad Ibn Murtadha, 1410 AH, Tafsir al-Mo'in, Qom: Library of Ayatollah Marashi Najafi.
- 34. Kashani, Mullah Fathullah, 1336 S.H, Tafsir Manhaj al-Sadigeen fi *Ilzami al-Mukhalifeen*, Tehran: Muhammad Hassan Alami Bookstore.
- 35. Khazaaz Qomi, 'Ali ibn Muhammad, 1401 AH, Kifaayat al-Athar, Oom: Biidaar publication.
- 36. Kulayni, Muhammad Ibn Ya'qub, 1365 S.H, Al-Kafi, Tehran: Dar al-Kitab al-Islamiyah.
- 37. Laver, H. Robert, 1373 S.H, Didgahaa'i Darbaraye Digarguni *Iitimaa'i*, translator: Seved Emami Kavous, Tehran: University Center.
- 38. Makarim Shirazi, Nasir and et al, 1374 S.H, *Tafsir Nemuneh*, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyya,
- 39. Markaz Farhang Wa Ma'arif al-Qur'an, 1382 S.H, Da'irat al-Ma'arif al-Our'an Karim, Oom: Bustan Kitab.
- 40. Mazhari, Muhammad Thana'u Allah, 1412 AH, Al-Tafsir Al-Mazhari, Pakistan: Maktab Rushdiyah.

- 41. Mesbah Yazdi, Mohammad Taqi, 1378 S.H, *Jamieh wa Tarikh az Didqai Qur'an*, Tehran: International Publishing Company.
- 42. Mughniyah, Muhammad Jawad, 1424 AH, *Tafsir al-Kashif*, Tehran: Dar al-Kitab al-Islamiyya.
- 43. Muraghi, Ahmad Ibn Mustafa, *Tafsir al-Muraghi*, Beirut: Dar Ihyah al-Turath al-Arabi.
- 44. Mustafawi, Hassan, 1360 S.H, *al-Tahqeeq fi Kalimaat al-Qur'an al-Karim*, Tehran: Banga Tarjumeh Wa Nashr Kitab.
- 45. Mustafawi, Hassan, 1380 S.H, *Tafsir Roshan*, Tehran: Markaz Nashr Kitab.
- 46. Nargesi, Reza Ramadan, 1389 S.H, *Tabyeen Jamieh Shanakhti Inqilab Mashrute*, Qom: Imam Khomeini Educational and Research Institute Publications.
- 47. Neyshabouri, Nizamuddin Hassan Ibn Muhammad, 1416 AH, *Tafsir Gharaib Al-Quran and Raghaib Al-Furqan*, Beirut: Dar Al-Kutub Al-Alamiyah.
- 48. Qara'ati, Mohsen, 1383 S.H, *Tafsir Noor*, Tehran: Cultural Center for Lessons from the Ouran.
- 49. Qasemi, Muhammad Jamal al-Din, 1418 AH, *Mahasin al-Tawil*, Beirut: Dar al-Kitab al-Alamiya.
  - 50. Qomi, Ali Ibn Ibrahim, 1367 S.H, Tafsir Qomi, Qom: Dar al-Kitab.
- 51. Qurashi, Ali Akbar, 1371S.H, *Qamuus Qur'an*, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah.
- 52. Raghib Isfahani, Hussein Ibn Muhammad, 1412 AH, *Al-Mufradat Fi Gharib Al-Ouran*, Beirut: Dar Al-Alam Al-Dar Al-Shamiya.
- 53. Razi, Fakhreddin Muhammad Umar, 1420 AH, *Mafatih al-Ghayb*, Beirut: Dar Ihyah al-Turath al-Arabi.
- 54. Roche, Guy, 1387 A.H, *Tagyiraat Ijtima'i*, Translator: Vosoughi, Mansour, Tehran: Nashrani Publication.
  - 55. Saduq, Sheikh, 1398 AH, *Al-Tawhid*, Qom: Jamia Mudariseen.
  - 56. Sayyid Qutb, Ibrabim, 1412 AH, Fi Zilaal al-Qur'an, Dar al-Shorouq.
- 57. Sharif Lahiji, Mohammad Ibn Ali, 1373 S.H, *Tafsir Sharif Lahiji*, Tehran: Nashr Dad Office.
- 58. Shirazi, Muhammad Husseini, 1423 AH, *Tabyeen al-Qur'an*, Beirut: Dar al- 'Ulum.
- 59. Shirazi, Muhammad Husseini, 1424 AH, *Taqreeb al-Qur'an ila al-Adh'an*, Beirut: Dar al-'Ulum.
- 60. Shokani, Muhammad ibn Ali, 1414 AH, Fath al-Qadeer, Damascus: Dar Ibn Kathir.
- 61. Suyuti, Jalal al-Din, 1404 AH, *Al-Dur al-Manthur fi Tafsir al-Mathur*, Qom: Ayatollah Marashi Najafi Library.

- 62. Tabari, Muhammad ibn Jarir, 1412 AH, Jame 'al-Bayyan fi Tafsir al-Ouran, Beirut: Dar al-Ma'rifah.
- 63. Tabarsi, Fadl Ibn Hassan, 1372 S.H, Majma'u al-Bayaan fi Tafsir al-Our'an, Tehran: Nasser Khosrow Publications.
- 64. Tabatabai; Mohammad Hussein, 1374 S.H, Tafsir Al-Mizan, Qom: Islamic Publications Office of Jami'a Mudariseen.
  - 65. Tantawi, Muhammad, Al-Tafsir Al-Wasit li- al-Qur'an al-Kareem.
- 66. Tha'alabi, Abdul-Rahman bn Muhammad, 1418 AH, Jawahir al-Hisaan fi Tafsir al-Qur'an, Beirut: Dar Ihya'I al-Turath al-Arabi.
- 67. Tureihi, Fakhruddin, 1375 S.H, *Majma'u al-Bahrain*, Tehran: Mortazavi Bookstore.
- 68. Tusi, Muhammad ibn Hassan, 1375 S.H, Al-Tibyan Fi Tafsir Al-Qur'an, Beirut: Dar al-Ihya al-Turath Al-Arabi.
- 69. Tusi, Muhammad ibn Hassan, 1414 AH, Al-Amali, Qom: Dar Al-Thaqafa.
- 70. Vago, Stephen, 1373 S.H, DarAmad bar Ti'ariha wa Modaliha'i Taghyiraat Ijtima'i, translator: Gharavi Zad, Tehran: Mu'asasah Intisharat Jihad Daneshgahi (Majid)
- . V\ Waqidi, Muhammad ibn Umar, 1409 AH, Kitab al-Maghazi, annotator: Marsden Jones, Beirut: Mu'asasah Al'Alami,

# The Qur'anic analysis of Islamic modeling as a civilizational achievement of Islamic Revolution of Iran in transnational arena

Mohammad Hadi Mansouri<sup>1</sup> Mohammad Hossein Ziaee Nia<sup>2</sup>

#### **Abstract:**

Civilization is a set of components based on a fundamental thought that are organized in form of various systems of government. Since the Islamic Revolution is based on the teachings of the Qur'an and Sunnah and with the slogan of the "Islamic Republic", it has the aptitude for the universal and long lasting civilization. Hence, the Supreme Leader has proposed "the theory of the revolutionary System". Concurrently with the entry of this system into its fifth decade, its helmsman issued "the statement of the second phase of the revolution", an important part of which is presenting the transnational outgrowths of the first phase of the Islamic Revolution. The present article tries to examine these achievements in the light of the systematic structure of Our anic verses through a descriptive-analytical method. Accordingly, establishment of a historical turn in Islamic civilization, changing the concept of civilization from a mere materialistic into a transcendent immaterial concept, revival of dynamic and durable global slogans, forming the Jihad and Resistance culture and bringing up role models on a global scale are of the most important transnational outgrowths of the Islamic revolution all of which focus on modeling Islamic Iran for the Islamic world; which can be examined in aspects like "founding the credibility of dichotomy between Islam and the Arrogance (Istikbar), objectifying fulfillment of the divine promise to aid the helpers of religion, elevating the concept and components of civilization from a

<sup>1.</sup> Assistant Professor at Ma`aref Univesity, Qom. E-mail: mansouri@maaref.ac.ir Tel: 09127467507

<sup>2.</sup> Ph.D. Student at Ma'aref Univesity, Qom. E-mail: mmh.ziaee@yahoo.com Tel: 09127481869

mere materialistic into a transcendent immaterial concept, training founders of schools of thought, ...".

Keywords: First phase of Islamic revolution, dynamic and durable global slogans, transcendent immaterial concept of civilization, the supreme leader, systematic structure of Our anic verses.

**Preface** 

The Islamic Revolution is a preparatory and systematic movement based on the revelatory and rational teachings for creation of the new Islamic civilization and establishment of the rule of justice of Imam al-Mahdi (as). Based on this view, entering the fifth decade of the revolution, the Supreme Leader issued "the Statement of the second phase of the revolution" explaining the remarkable achievements of the last four decades of the revolution; and presented a charter for "the second stage of self-improvement, socialization and civilization" in the new chapter of life of the Islamic Republic. The present article, with a descriptive-analytical method, intends to study and analyze the civilizational achievements of the Islamic Revolution based on the systematic structure of Ouranic verses. The research findings indicate that the civilizational achievements of the Islamic Revolution can be presented in both national and global fields: "revival of national will and unity, training insightful fellows, improving the sense of self-sacrifice and service, trying to be justice-oriented, preservation of territorial integrity, creating basic infrastructures in the field of economics and civil engineering, revival of Islamic art, developing the civilizational consciousness through putting religion and worldly issues alongside each other, and improving the level of social preparation for the advent of the Savior" are of the most important achievements in national field; and "changing the concept of civilization from a mere materialistic into a transcendent immaterial concept, civilizational confrontation between the real Islam and Arrogance (Istikbar), revival of dynamic and durable global slogans, forming the Jihad and Resistance culture, increasing the political knowledge amongst nations and bringing up role models on a global scale" are of the most important achievements in global field. The axis of the transnational achievements of the Islamic revolution is role modeling which is going to be studied in this article from different angles and its various dimensions are going to be examined. Numerous works about the achievements of the Islamic Revolution have been published, but analyzing the achievements from the perspective of Quranic verses can be considered as one of the issues unveiled by the present article.

#### Civilization:

Civilization is originated from Latin word "civilis" related to "civis" (citizen) and "civitas" (city), as the seating place of ancient civilization was city (William Outhwaite, Tom Bottomore; translated by Hasan Chavoshian, 1392: "means "to live in the city, to الحضارة 279). Its equivalent in Arabic is the word "

" البداوة" (Dehkhoda, 1372: Vol. 6, 8009) while the opposite is the word "meaning "Bedouin" (Ibn-e-Manzour, 1414: Vol. 4, 197). Different ideas are expressed by social scientists about the technical meaning of civilization which has been based on characteristics of civilization, historical examples or its components of formation, etc.

Will Durant's definition of civilization: Civilization can be considered, in its general form, as a social order that, as a result of its existence, cultural creativity would be possible. In civilization, four basic elements can be distinguished which are: foresight and caution in economic affairs, political organization, moral traditions, and striving for the development of art. Civilization comes into existence when the chaos and insecurity is over, because it is only when the fear disappears that curiosity and the need for invention come into play and man surrenders himself to an instinct that naturally leads him to acquire knowledge and provide means of improving life (Will Durant, translated by Ahmad Aram, 1337: Vol. 1, 4). This definition is based on the components of civilization.

Allamah Jafari defines civilization from two perspectives: human-centered point of view and power-centered point of view. In his idea civilization from a human-centered point of view means: an organization consisting of human beings with excellent relations and participation of all individuals and groups in advancing material and spiritual goals to achieve a reasonable life; the life in which all of the man's nurturing talents would be actualized. But from a power-centric point of view, civilization is the actualization of all talents and the employment of all forms of power in the pursuit of the goals of ordinary natural life. This latter meaning of civilization does not acknowledge a fact as "Man" in the path of higher evolution and unity of humanity (see: Mohammad Taqi Jafari, 1387: 120 – 122).

The Supreme Leader in the definition of civilization says:

"Civilization means living in a scientific order, having good life experiences, and using the advancements of technology. And religiosity means having the right direction in life; for justice, fairness, purity, honesty and facing God. Is there any conflict between these two? Man is able to live in that way, while having this direction in his life; as many of our scholars and thinkers were (living in this way). Many of the forerunners of this present-day European

civilization, albeit mainly in later periods, were also religious (Intimate dialogue with a group of youths and teenagers, 1376/11/14).<sup>1</sup>

According to Ayatollah Javadi, civilization has two meanings: 1. It means living socially, as God has created human structure in such a way that he has to live with others to meet his needs. 2. It means being righteous and having social justice, which is a requirement of human's Fitrah, not his nature (Javadi Amoli, 1389: Vol.10, 439). If we consider civilization as a set of components that are organized based on a fundamental idea and in the form of various systems, the origin of this fundamental idea in the early Muslim civilization was the revelatory teachings of Islam the core of which is mentioned in the Our'an. In this way, the Our'an has been the epistemological basis, the logic of composition and the determinative of the relationship between the components. and the main designer for the direction of Muslim civilization (Alveiri, 1394: 55).

# **Novel Islamic civilization theory**

Contrary to the traditional and modernist view, there is another belief that through a systematic understanding of religion and believing in the dynamics of heavenly teachings makes religion capable of responding to human needs in both material and spiritual dimensions in any age. Such a view, which is different and distinct from the individualistic, retrospective and Shari'a-centered view of religion and contrary to the attachment of the current Western modernity, called "the idea of new Islamic civilization". This current of thought, which can be traced back to the 1340s and 1350s (Hijri), is introduced with figures who are in fact the main leaders and roots of the Islamic Revolution of Iran. Imam Khomeini; The founder of the revolution, Ayatollah Khamenei, the Supreme Leader of the Revolution, Martyr Beheshti and Martyr Motahhari are among these intellectuals (Bahmani, 1393: 199). It can be said that after the demise of the late Imam, the Supreme Leader has postulated this idea in the form of "the theory of novel Islamic civilization" on several occasions and "the statement of the second phase of the revolution" has been issued in this regard. From Ayatollah Khamenei's point of view, the target of the Islamic Republic is summarized in "Islamic civilization". He has tied the concept of civilization

<sup>1.</sup> https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=2873

<sup>2.</sup> The ideal of the Islamic Republic can be found briefly in this sentence: "Establishment of Islamic civilization". Islamic civilization means the atmosphere in which man can grow spiritually and materially and reach the desired ends for which God Almighty has created him. To have a good life, to have a dignified life, a dignified human being, a human being with power, with a will, with creativity, with the sense of developing the nature. This is Islamic civilization. This is the goal and the ideal of the Islamic Republic. See: https:

(which normally is a theoretical issue) with a practical out view and this is one of the most important features of his theory of civilization (see: Bahmani, 1393: 206). Therefore, in his statements, he has combined the meaning of civilization with two basic concepts: 1. The relationship between Islamic civilization and human life 2. Inseparability of Islamic civilization and the Islamic Ummah (Bahmani, 1393: 206 - 209).

The achievements of the forty-year revolution from the Supreme Leader's point of view

One of the important axes of "the statement of the second phase" is to express the achievements of the Islamic Revolution during forty years or the first step of the revolution, which in the Supreme Leader's systematic speeches have been mentioned with various words such as: "products of the Islamic revolution (remarks at a meeting with the families of the martyrs, 1397/12/22), results of the revolution (remarks at a meeting with MPs and parliament staff, 1397/03/30), blessings of the Islamic revolution (remarks at a meeting with Quranic activists, 1397/02/27), masterpiece of revolution (remarks at a meeting with panegyrist of Ahlulbayt A.S., 1396/12/17), basic work of the revolution, great work of revolution (remarks at a meeting with people of

//farsi.khamenei.ir/speech-content?id=23810: (Statements in meeting with the Chairman and members of the Assembly of Experts, 1392/06/14).

- 1. It means that Ayatollah Khamenei analyzes and explains Islamic civilization on two levels: First. In the first level (micro level) he considers Islamic civilization as a system that creates a good and honorable life for human beings (creatures) so that he can achieve the desired goal of God Almighty (the Creator). Second: the second level (macro level) He defines and explains Islamic civilization as the vision and ultimate goal of the movement of the Islamic Ummah among human societies. Of course, he seems to believe in Islamic civilizations (but with common identities) for the Islamic Ummah, because he recognizes the diversity of nations and the differences in cultural and climatic conditions in this discussion.
- 2. The product of forty years of effort is now before our eyes: An independent and free country and nation, powerful, dignified, religious, advanced in sciences, full of valuable experiences, confident and hopeful, has important impact in the region, and has a strong logic in world affairs, holds the record for accelerating scientific progress, holds the record in achieving high rankings in important sciences and technologies such as nuclear and stem cells and nanotechnology and aerospace and the like, leading in expanding social services; excelling in promoting jihadi [volunteering] motivations among young people; leading in having an efficient young population and many other honor-winning features which are all the products of the Revolution and the result of taking the revolutionary and jihadi direction (the statement of the second phase of the revolution: 27 & 28).
- 3. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=41853
- 4. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=39982
- 5. https://farsi.khamenei.ir/news-content?id=39609
- 6. https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=39136

eastern Azarbaijan province, 1396/11/29), successes (remarks at a meeting with university students, 1396/03/17), the product of forty years of effort (the statement of the second phase of the revolution: 33), achievements (the statement of the second phase of the revolution: 33), the result of the blood of hundreds of thousands of noble, brave and self-sacrificing human beings (the statement of the second phase of the revolution: 45) " etc.

From the Supreme Leader's point of view, the first step of the revolution is a preparation to facing the ultimate destiny of human civilization, because the great target of the Islamic Revolution is to create a new Islamic civilization and to prepare the ground for the rise of the awaited Imam (p.b.h.). The Islamic Revolution in the first step paved the way for achieving such an ideal and the second step will make the revolution closer to it (prologue of the statement of the second phase of the revolution: 10). According to the Qur'an, the ultimate destiny of human civilization is the inheritance of the earth by the righteous

Accordingly, "the statement of the second phase of the revolution" is based on "the novel Islamic civilization theory". At a glance, the civilizational achievements of the Islamic Revolution can be divided into national and transnational achievements. Since the mission of the present article is to address the transnational achievements, only the latter will be discussed.

Modeling as the axis of transnational achievements of the first phase of the Islamic revolution

The first phase of the revolution had different civilizational achievements in transnational field. At a glance, it can be acknowledged that based on the verses of the Qur'an, the axis of all these achievements is the issue of modeling. The Islamic Republic is the only Shiite government since the time of the Imams (A.S.) that has been able to pass the forty-year period. In the general plan of the movement of the prophets and imams, this government has a preparatory role for the establishment of the promised government of the awaited Imam (A.S.). In addition to emphasizing the individual characteristics of the prophets as a model for humanity, the Holy Qur'an always introduces the legal personage of the prophets as the balance and moderate model for social and political activities of human societies. It should be noted that the modeling in the Holy Quran is not limited only to the prophets, but also includes their helpers and

<sup>1.</sup> https://farsi.khamenei.ir/news-content?id=38959

<sup>2.</sup> https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=36775

<sup>3.</sup> Certainly We wrote in the Psalms, after the Torah: 'Indeed My righteous servants shall inherit the earth.

"I advise all nations to use this code, which has been found in Iran to overcome the superpowers. Unity, reliance on God, strengthening faith, reliance on the Holy Quran, reliance on Islam, unity of the word; this was the secret of our victory" (Imam Khomeini, 1385: Vol.6, 364).

The Supreme Leader also placed special emphasis on this achievement of the Islamic Revolution and referred to it in several statements. In his view, *Islamic Iran can be a model for the world* (remarks at the graduation ceremony of a group of law enforcement personnel, 1379/07/18). In a way that many Muslim nations today look at that model (remarks at meeting with a group of Basijis, 1376/09/05). The secret of the enmity of the United States and the world's superpowers with Islamic Iran is that the Islamic government is not just creating a new system and mechanism in a country; rather creating a model (see: remarks at meeting with a group youths from Ardabil, 1379/05/05).

Modeling is one of the most important means that has played an important role in exporting the Islamic Revolution of Iran to other nations. This modeling according to the nature and principles of the revolution, have been followed through two complementary and simultaneous approaches "Islamization of society and development and progress of the country". Many Islamic countries have cited the Islamic Republic of Iran as a model and have tried to benefit from the experiences of Islamic Iran. For example, many Lebanese Hezbollah organizations are modeled on Iran. Also, the culture of martyrdom in the

<sup>1.</sup> There is for you an excellent example (to follow) in Abraham and those who were with him.

<sup>2.</sup> There is indeed in them an excellent example for you to follow,- for those whose hope is in Allah and in the Last Day.

<sup>3.</sup> Say this is the way of me and whoever follows me, to invite towards Allah based on insight (and thoughtfulness).

<sup>4.</sup> https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=3029

<sup>5.</sup> https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=2860

<sup>6.</sup> https://farsi.khamenei.ir/news-content?id=37102

Azarbaijan province, 1396/11/29).

fighting against the Zionist regime has been modeled on the Islamic Revolution and the culture of martyrdom in the imposed war. The use of words and expressions of the political culture of the Islamic Revolution, the centrality of religious officials in political action, the use of propaganda methods such as focusing on the issue of Quds Day, the fight against Zionism, etc. are of the most important examples of modeling the Islamic Republic for the Islamic world (see: Khosroshiri, 1390: 416 – 430).

The features of the Islamic Revolution role modeling

The question is how the Islamic Revolution of Iran could be a model-maker in the transnational dimension and have civilizational impact in this area? The answer to such a question can be found through searching about the different dimensions of modeling in the Islamic revolution, the most important of which as follows:

1. Founding the credibility of dichotomy between Islam and the Arrogance (Istikbar).

The most important civilizational work done by the Islamic Revolution of Iran is to revive the confrontation between pure Islam (Islam-e-Nabe-Mohammadi) and Arrogance (Istikbar). At a time when the possibility of Islam's superiority over arrogance was questioned basically by many Muslims around the world the Islamic Revolution was able to make such a principle " by transforming الاسلام يعلوا و لايُعلى عليه credible and prove to everyone that" the dictatorial system into a democratic one based on revelatory teachings and not on the basis of human theories. According to Ayatollah Khamenei, in fact, the Islamic Revolution was able to interpret the divine system, which is in opposition to the arrogant and tyrannical system (holy Quran 4: 76), as a religious democracy (see: remarks at a meeting with people of eastern

After the collapse of the bipolar system in the world and the establishment of a hierarchical system, a unipolar system in other words, the Islamic Revolution continued to maintain its irreconcilable position with oppressive regimes, which were the harvest of great powers, and became known as the first "rebellious" and disobedient in the unipolar system. The US government has worked tirelessly to punish this "rebellious" in order to consolidate its unquestioned dominance and new unipolar system over the world community by consolidating and establishing the legitimacy of this system. It seems that the theory of the clash of civilizations was not only a proclamation of the early

<sup>1.</sup> Islam is superior and nothing has superiority over it.

<sup>2.</sup> https://farsi.khamenei.ir/news-content?id=38959

defeat of the unipolar system, but also a solution to divert world public opinion and cover up the reality of conflict revealed by Imam Khomeini and the Islamic Revolution: the conflict between the ruling exploiters and colonizers on the one hand and the oppressed, deprived, exploited and oppressed nations and societies on the other. The Islamic Revolution and Imam Khomeini as the designer of this theory and the supporter and preacher of the oppressed, raised the flag of struggle and revolted against all world tyrants. In other words, the Islamic Revolution not only led to the victory of the Iranian nation over the imperial regime ruling over the country, but also initiated a global movement to overthrow the world oppressive regimes by relying on the awakening and uprising of deprived and oppressed nations (Mohammadi, 1390: 344).

Accordingly, it is mentioned in "the statement of the second phase of the revolution":

"Then, the revolution of the Iranian nation transformed the bipolar world of that day into a three polar world, and then, with the fall and disappearance of the Soviet Union and its allies and the emergence of new poles of power, the new dichotomy of "Islam and the Arrogant Front" became a prominent phenomenon of the contemporary world and the focal point that is attracting the world's attention. On the one hand, the aspirated look of the oppressed nations, freedom-seeking movements and some independence-seeking states of the world fixated on it; and on the other hand, it was screened by resentful and malicious eyes of the world's bullying regimes and blackmailer thugs. Such, the world adopted a different orientation, and the seismic power of the Revolution shook the untroubled pharaohs. Hostilities began with all intensity; if it was not due to the magnificent power of the faith and the motivation of this nation and the heavenly and endorsed leadership of our imminent Imam, it was impossible to resist the hostility, conspiracy, and vice [directed at us]" (the statement of the second phase: 18 & 19).

Such an important achievement is in fact a simple example of the reflection of the Qur'anic truth "Naf'y-al-Sabil" in this world, as almighty God has (4: 141). This is a وَلَنْ يَبْعَلُ اللهُ لِلْكَافِرِينَ عَلَى الْمُوْمِنِينَ سَبِيلًا promised: comprehensive rule with dual zones: this world and the hereafter. Whenever the spirit of faith was internalized in the souls and hearts of the believers and actualized in their practice, then victory was for them. Regarding this some :commentators with a civilizational approach have stated

"And this is a fact that the entire Islamic history has not recorded one example that contradicts it! ... that defeat does not inflict on the believers, it has not befallen them in their entire history, except that there is a loophole in the

<sup>1.</sup> And Allah will never provide the faithless any way [to prevail] over the faithful.

spirit of faith. Either in understanding or in action" (al-Qutb, 1425: Vol. 2, 782).

Breaking the fake awe of global arrogance by the Islamic Republic of Iran caused the awakening of other Islamic countries. As the Supreme Leader said:

"When the Islamic revolution triumphed (over tyranny), the challenge began with Arrogance, the awe of arrogance failed, the awe of America and Zionism was broken. This breaking of the awe of the superpowers - who with their fake awe more than their reality occupy the human world - made Muslims in different countries think and wake up. The resistance of the Iranian nation, the oppression put on Iranian nation in various events, in the imposed war, in the difficult period of both the holy defense and the sanctions - that the Iranian nation stood so firmly, progressed steadily - impressed the nations. If it were not for this stability, if it were not for this resistance, if it were not for this challenge to the false awe of the superpowers, the nations would not have entered the field; There was no Islamic awakening" (remarks at a meeting with people of Oom, 1390/10/19).<sup>2</sup>

Thanks to the independence resulting from the victory of the Islamic Revolution, Iran has been able to enter the process of scientific and technological growth and development, and in many fields such as space technology, nanotechnology, lasers, weapons, medicine, nuclear technology etc. has obtained undeniable achievements. Due to such developments, Iran has been able to become a model of progress for the world based on independence and pave the way for this to be pursued in other countries. It has also been able to disable the main lever of Western influence in the world by providing nations with scientific achievements. Islamic Iran has removed the mask from the face of the West and exposed their record, including colonialism and domination of the Third World in the world, and introduced relations based on independence and international justice as an alternative to these oppressive relations (see: Malakoutian, 1390: 476 - 478).

The Islamic Revolution of Iran, by resisting against the tyranny of the heads of disbelief, boosted the Islamic world's encourage up not to bow to the unjust laws of their governments in order to fulfill the religious demands and to seek freedom and justice. Therefore, the Islamic Revolution of Iran has had many changes in the public face and behavior of Muslim communities even in non-Muslim countries, changes like the expansion of the Islamic hijab and a greater tendency to participate in religious ceremonies and religious duties, to the extent

١. و هذه حقيقة لايحفظ التاريخ الإسلامي كله واقعة واحدة تخالفها... و أن الهزيمة لا تلحق بالمؤمنين، لم تلحق بهم في تاريخهم كله، إلا و هناك ثغرة في حقيقة الإيمان. إما في الشعور و إما في العمل.

<sup>2.</sup> https://farsi.khamenei.ir/speech-content?id=18496

that Muslims in different parts of the world have resisted the restrictions imposed by governments and turned these issues into a challenge to their government's claims of democracy and freedom (see: Malakoutian, 1390: 209).

Remembering the victories of the Islamic Revolution in "the first forty years" makes Muslims more and more continue to move towards the actualization of divine ideals and take part with more confidence and high morale in the battle against the front of disbelief and atheism. From the verses of the Qur'an that remember us the divine victory, especially in the battle of Badr¹ and battle of Hunayn², this important point can be derived out that the divine victory is revealed to the believers only after they pass the test of patience and endurance. Therefore, in some verses, believers are called to maintain and strengthen the spirit of patience and perseverance, and the Holy Qur'an considers patience and perseverance as the key to victory against a large number of infidels, so that one person equals ten people (8: 65).

2. Objectifying the fulfillment of the divine promise to aid the helpers of religion.

God Almighty has promised the believers يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنْ تَنْصُرُوا اللَّهُ

(47: 7) . It is meant by helping Allah, to help His religion يَنْصُرُكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ وَيُثَبِّتُ أَقْدَامَكُمْ (al-Beyzavi, 1418: Vol. 5, 120). The first phase of the revolution made the fulfillment of this divine promise objective for all. Thus, the Lebanese Hezbollah, despite being weak in terms of military equipment against the Israeli army, resisted against them for 33 days and pushed them back. The Holy Quran (2: 249) . This كَمْ مِنْ فِئَةٍ قَلِيلَةٍ غَلَبَتْ فِئَةً كَثِيرَةً بِإِذْنِ اللَّهِ وَاللَّهُ مَعَ الصَّابِرِينَ says: sentence clearly shows that those who firmly believed in the Day of Judgment warned others that one should not look at the "quantity" of the population, but

<sup>1.</sup> And Allah did certainly assist you at Badr when you were weak, so be wary of Allah so that you may give thanks. When you said to the believers: Does it not suffice you that your Lord assists you with three thousand of the angels sent down? Yea! if you remain patient and are on your guard, and they come upon you in a headlong manner, your Lord will assist you with five thousand of the havoc-making angels. (3: 123 – 125)

<sup>2.</sup> Certainly Allah helped you in many battlefields and on the day of Hunain, when your great numbers made you vain, but they availed you nothing and the earth became strait to you notwithstanding its spaciousness, then you turned back retreating. Then Allah sent down His tranquility upon His Apostle and upon the believers, and sent down hosts which you did not see, and chastised those who disbelieved, and that is the reward of the unbelievers! (9: 25 & 26)

T. O you who believe! if you help Allah, He will help you and make firm your feet.

<sup>4.</sup> How many a small party has overcome a larger party by Allah's will! And Allah is with the patient.

should consider the "quality", because it has become very small that the population is small in terms of people, but of high quality. Because it has happened a lot in the history that small populations in terms of individuals, but with high quality in terms of faith and will and decision and relying on divine blessings, by the permission of God overcame large crowds (Makarem Shirazi,

.1371: Vol. 2, 244)

Undoubtedly, the Iranian nation's win empty-handed against a powerful regime - backed by all the great powers in the world - took place in the shadow of divine aid; Not in the shadow of secularism, materialism and separation from religious and divine standards, nor in the practice of business-minded and narrow-minded politics (see: Mohammadi, 1392: 246 & 247).

3. Elevating the concept and components of civilization from a mere materialistic into a transcendent immaterial concept.

One of the features of the Islamic Revolution is to elevate the concepts and components of civilization. This was possible based on the Our'anic belief and practice. Here is an example:

The concept of war in the glossary of materialistic civilizations, is a violent concept with the aim of ambition, revenge, conquest, gaining spoils, occupying other lands, and so on. Unlike most human civilizations, the concept of fighting and Jihad in Islamic culture and civilization is a sacred concept and a divine test. The Islamic Revolution revives the same approach of pure Islam to the issue of military struggle. From the Islamic Revolution point of view, military struggle has never been and is not the first priority, and Islamic Iran has never waged a war during the "first forty years" of the revolution.

Jihad is a divine test. All Muslims should know that just praying to the Imamate of the highest messenger of God and listening to his words and advice in the holiest mosque (after the Sacred Mosque), is not the cause of a good end and reaching heaven: أَمْ حَسِبْتُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجُنَّةَ وَلَمَّا يَأْتِكُمْ مَثَلُ الِّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسِّتْهُمُ الْبَأْسَاءُ وَالضِّرَّاءُ وَزُلْزِلُوا حَتَّىٰ يَقُولَ الرِّسُولُ وَالَّذِينَ آمَنُوا مَعَهُ مَتَىٰ نَصْرُ اللَّهِ ۖ أَلَا إِنَّ نَصْرَ (2: 214) . Rather, they should always be tested, so that the steadfast اللهِ قَريبٌ Mujahideen and true believers be recognized: وَلَنَبْلُوَنِّكُمْ حَتِّىٰ نَعْلَمَ الْمُجَاهِدِينَ مِنْكُمْ

<sup>1.</sup> Or do you think that you would enter the garden while yet the state of those who have passed away before you has not come upon you; distress and affliction befell them and they were shaken violently, so that the Messenger and those who believed with him said: When will the help of Allah come? Now surely the help of Allah is nigh!

وَالصّابرينَ وَنَبْلُو أَخْبَارَكُمْ (Javadi Amoli, 1389: Vol. 33, 45) (47: 31).

Be applied patiently: One of the characteristics of the believers who perform Jihad for the sake of God is "patience". The existence of this feature plays a key a key النَّامِيِّ حَرِّضِ الْمُوْمِنِينَ عَلَى role in the quality of Jihad. God Almighty says: الْقِتَالِ إِنْ يَكُنْ مِنْكُمْ مِاثَةٌ يَغْلِبُوا أَلْفًا مِنَ النِّدِينَ كَفُوْمِنِينَ مَا لَّذِينَ كَفُوْمِنِينَ مَا لَّذِينَ كَفُوْمِنِينَ مَا لَّذِينَ كَفُوْمِنِينَ مَا لَّذِينَ عَلَيْهُ وَاللَّهُمُ قَوْمٌ لَا يَفْقَهُونَ . (8: 65)

With deep understanding: Jihad is efficient as divine virtue merely when it is accompanied by a deep understanding of Islam and divine commands. There is a direct relationship between the decline of reason and thought and the weakening of adherence to divine commands and prohibitions in society. A very deep understanding of the philosophy of Jihad, overlooking the life and wealth, the infidel's low potency despite their multiplicity and the believer's high potency despite paucity in their number is a subject that the holy Quran insists on and guides Muslims to find. According to verse 65 of Surah al-Anfal, the two conditions mentioned in the number "twenty", one of which was patience and perseverance and the other was comprehensive deep understanding, are also valid in the number "one hundred"; That is, if a hundred of patient, wise and understandful of Mujahedin enter the battlefield, they will defeat a thousand members of the infidel army (see: Javadi Amoli, 1389: Vol. 33, 45).

"God Almighty identifies the enemy army with a noun "of the Unbelievers" (مِن الذين كفروا) not a pronoun, and states in its explanation (هِن الذين كفروا) because they are a folk without understanding (8: 65). That is, not only do they not understand on the battlefield to be unwise aggressors, but even if they are

We will surely test you until We ascertain those of you who strive their utmost and persevere in patience, and We shall appraise your record.

<sup>2.</sup> Fight for the sake of Allah those who fight you.

<sup>3.</sup> Let those who sell the life of this world for the Hereafter fight for the sake of Allah.

<sup>4.</sup> O Prophet! rouse the Believers to the fight. If there are twenty amongst you, patient and persevering, they will vanquish two hundred: if a hundred, they will vanquish a thousand of the Unbelievers: for these are a people without understanding.

not aggressors, their disbelief is the cause or discoverer of their ignorance. He who forgets the human dignity and the divine caliphate of his Creator and thinks that he will be destroyed by death, has only a worldly understanding, and his . The Wise Qur'an has considered \((23: 37 إِنَّا هِيَ إِلِّا حَيَاتُنَا الدِّنْيَا 37 (23: 37) corrupt logic is: their thought to be narrowed and limited: فَأَعْرِضْ عَنْ مَنْ تَوَلِّىٰ عَنْ ذِكْرِنَا وَلَمْ ذَٰلِكَ مَبْلَغُهُمْ مِنَ الْعِلْمِ يُرِدْ إِلَّا الْحَيَاةَ الدِّنْيَا (53: 29 & 30) Yes, limited thought inevitably leads to limited motivation. Like some of the fighters and planners of the Battle of Jamal (i.e. Talhah and Zubayr), who spoke of gaining their goals after occupying the golds and coins of the Basra treasury. But if someone is wise and understandful and has a transcendental thought and considers death as a migration and a new birth, he will fight sincerely and chant the slogan فيا الموت الا (al-Sadouq, 1403: 289) . Because his deep understanding and wise thought قنطة causes a conscious motivation and he fully perceives that he does not die by getting killed, but becomes a guest of "the Essence of the Holier Divine" :endlessly وَلَا تَحْسَبَنَّ الَّذِينَ قُتِلُوا فِي سَبِيلِ اللهِ ِّ أَمْوَاتًا بَلْ أَحْيَاءٌ عِنْدَ رَبِّهمْ يُرْزَقُونَ :3) 169)\*." (Javadi Amoli, 1389: Vol. 33, 49).

Be taken desirably: According to the Qur'an, the warrior who fights for the "One of two most excellent things" (9: إِحْدَى الْحُسْنَيَيْنِ sake of God achieves 52). Hence, as a result of love for goodness, that is in accordance with the pure human nature (Fitrah), the believers enter the arena of Jihad in order to achieve one of the two virtues i.e. victory or martyrdom. These are the guided ones to the way of Allah and He is with them<sup>6</sup> (29: 69). Amir al-mu'menin Ali (A.S.)

says in his love of martyrdom: وَإِنِّي إِلَى لِقَاءِ اللهِ لَمُشْتَاقٌ وَ لِحُسْن ثَوَابِهِ لَمُنْتَظِرٌ رَاج "And indeed, I am eager to meet God, and for the good of His reward, I am .hopeful" (al-Sharif al-Razi, 1414: 452 "Letter 62")

<sup>1.</sup> There is naught but our life in this world.

<sup>2.</sup> So avoid those who turn away from Our remembrance and desire nothing but the life of the world. Such is their sum of knowledge.

<sup>3.</sup> Death is nothing more than a bridge!

<sup>4.</sup> Think not of those who are slain in Allah's way as dead. nay, they are alive (and) are provided sustenance in the presence of their Lord.

٥. وَالَّذِينَ جَاهَدُوا فِينَا لَنَهْدِيَنَّهُمْ سُبُلَنَا وَإِنَّ اللَّهَ لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ.

Regarding the value of martyrdom, the Supreme Leader has stated: Martyrdom is the best of deaths. The highest reward for a person who fights in the way of God is to drink the sweet syrup of martyrdom. Blessed are those dear ones, and may this great divine blessing be sweet to them! By getting martyred they received their reward. Martyrdom means entering the privacy of God, and being a guest at the table of the divine feast; This is not a small thing; This is very prodigious (remarks at a meeting with families of martyrs of Bushehr province, 1370/10/11).<sup>1</sup>

Training figures who are fully experienced, expert and pious and are known

# 4. Training "founders of schools of thought".

as role models for the Islamic world is one of the dimensions of the Islamic Revolution modeling. Each of the martyred commanders during the "Holy Defense" and the "Defenders of the Shrine" have such a capability, amongst which we can mention the martyr Haj Qasem Soleimani, who, according to the Supreme Leader, became a school establisher, and his school of thought came to be a guideline for the world's freedom seekers. The school of Shahid Soleimani is in line with the actualization of the general plan of the movement of the prophets and imams (as), because his school originated from the Ahl al-Bayt (A.S.) and his speeches, wills and memoirs all are in accordance with the teachings of the Islamic school and are in line with Shiite principles. Relying on and following (تولّی) and Tabarra (تولّی) the two important principles of Tawalla (48: 29) , the school of Shahid Soleimani أَشِدَّاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ this verse: targeted its missions with the characteristic of being "Wilayat-centered" and provided a model for the followers of Ahl al-Bayt (A.S.) in the Islamic world. Martyr Soleimani, with his deep understanding of this verse: النَّبِيِّ أَوْلَىٰ بِالْمُؤْمِنِينَ رِينْ أَنْفُسِهم (33: 6), exalted Wilayat over all his life and made the primary priority of his life to follow Wilayat-e-Allah, which is manifested in following the Messenger of God and his successors and during the Absence time in following Wilayat-e-Faqih. "The Prophet (p.b.h.f.) has a greater claim on the faithful than they have on themselves" means that the believer should prioritize the interests of the Holy Prophet (p.b.h.f) whenever he sees a conflict between

his own interests and friendship of the Messenger of Allah (p.b.h.f)

.(Tabatabaee, 1417: Vol. 16, 276)

<sup>1.</sup> https://farsi.khamenei.ir/news-content?id=559

<sup>2.</sup> Are firm of heart against the unbelievers, compassionate among themselves.

<sup>3.</sup> The Prophet has a greater claim on the faithful than they have on themselves.

Martyr Soleimani expended everything he had to acquit the reward of the mission of the Prophet, which was the love of those near of kin (42: 23)<sup>1</sup>, and with all his might practiced "the trade" toward which God Almighty has guided in the Our'an (61: 10 & 11)<sup>2</sup>, and took a firm and important step in actualizing the general plan of the movement of the prophets and imams i.e. preparing the ground for the establishment of the Divine government of justice. The main reason for one's fully striving to give life and property to commit the reward of the mission of the Prophet is insight. Insight is one of the factors to distinct right from wrong, and one of the most central characteristics of the helpers of Imam Mahdi (A.S.). The wise insightful man benefits from what is a lesson, and because of his insight he is placed on a clear path, and avoids the paths that lead to fall and misguidance and seductive doubts (See: al-Sharif al-Razi, 1414: 213 "Sermon 153"). Martyr Haj Qasem Soleimani always stepped in the path of truth with his insight and that is why his school paves the ground for the government of Imam Mahdi (A.S.). The fact that the helpers of the Imam of the Age (A.S.) in the time of Absence and Reappearance have functions such as fighting the oppressors, fighting deviations, understanding and correctly explaining religious teachings, constructing the cities and countries and establishing justice, is due to the existence of the index of insight (Mansouri, 1395: 6).

#### Conclusion:

"The second phase statement" in line with the theory of new Islamic civilization has been issued by the Supreme Leader to the people of Islamic Iran. One of the important axes of "the statement of the second phase" is to express the achievements of the Islamic Revolution during forty years or the first step of the revolution, which in the Supreme Leader's systematic speeches

١. قُلْ لَا أَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ أَجْرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْنِي.

٢. يَا أَيْهَا الَّذِينَ آمَنُوا هَلْ أَدُلُكُمْ عَلَى تِجَارَةِ تُنْجِيكُمْ مِنْ عَذَابِ أَلِيمٍ. تُؤْمِنُونَ بِاللَّه وَرَسُولِهِ وَتُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللَّه بِأَمْوَالِكُمْ

3. The product of forty years of effort is now before our eyes: An independent and free country and nation, powerful, dignified, religious, advanced in sciences, full of valuable experiences, confident and hopeful, has important impact in the region, and has a strong logic in world affairs, holds the record for accelerating scientific progress, holds the record in achieving high rankings in important sciences and technologies such as nuclear and stem cells and nanotechnology and aerospace and the like, leading in expanding social services; excelling in promoting jihadi [volunteering] motivations among young people; leading in having an efficient young population and many other honor-winning features which are all the products of the Revolution and the result of taking the revolutionary and jihadi direction (the statement of the second phase of the revolution: 27 & 28).

have been mentioned with various words such as: "results of the revolution, the result of the blood of hundreds of thousands of noble, brave and self-sacrificing human beings, products of the Islamic revolution, basic work of the revolution, great work of revolution etc. At a glance, the civilizational achievements of the Islamic Revolution can be divided into national and transnational achievements. Based on Ouranic verses, the axis of all transnational achievements is modeling. The Supreme Leader also placed special emphasis on this achievement of the Islamic Revolution and referred to it in several statements. The system of the Islamic Republic in the general plan of the movement of the prophets and imams has a preparatory role for the establishment of the promised government of Imam Mahdi (A.S.). The role modeling of Islamic revolution can be examined in aspects like "founding the credibility of dichotomy between Islam and the Arrogance (Istikbar), objectification of the fulfillment of the divine promise to aid the helpers of religion, elevating the concept and components of civilization from a mere materialistic into a transcendent immaterial concept. training founders of schools of thought, ...". The most important civilizational work done by the Islamic Revolution of Iran is to revive the confrontation between pure Islam (Islam-e-Nabe-Mohammadi) and Arrogance (Istikbar). Breaking the fake awe of global arrogance by the Islamic Republic of Iran caused the awakening of other Islamic countries. The first phase of the revolution made the fulfillment of "the promise of divine aid" objective for all. One of the civilizational features of the Islamic Revolution is to elevate the concepts and components of civilization, that was achieved based on the Our anic belief and practice. Role modeling in Islamic revolution has different aspects one of which is training figures who are fully experienced, expert and pious and are known as role models for the Islamic world. The Islamic Revolution of Iran, with its resistance to the oppression and tyranny of the heads of disbelief, boosted the Islamic world's encourage up not to bow to the unjust laws of their governments in order to fulfill their religious demands and to seek freedom and justice.

# Bibliography:

Holy Ouran

Al-Beyzavi, Abdullah ibn-Omar, (1418), Anwar-al-Tanzil wa Asrar-al-Ta'wil, Beirut, Dar Ihya'-al-Turath al-Arabi publication.

Al-Zamakhshari, Mahmoud, (1407), Al-Kashshaaf 'an Haqa'iq at-Tanzil, Beirut, Dar al-Kotob al-Elmiyah.

Bahmani, Mohammad Riza, (1393), Tamaddon-e-Novin-e-Islami dar Andishe Ayatollah Khamenei (chisti va chegounegi takamol-e-tamaddoni jomhouri-e-islami-e- iran), Naqd va Nzazr Magazine, No. 2 in 19th year, page 198 - 237.

Dehkhoda, Ali akbar, (1372), Loghat Name Dehkhoda, Tehran, University of Tehran Press.

Durant, Will, translated by Ahmad Aram, (1337),

https://farsi.khamenei.ir

Ibn-e-Manzour, Mohammad-ibn-e-Mokram, (1414), Lisan-al-Arab, Beirut, Da-al-Sader publication

Jafari, Mohammad Taqi, (1387), Tarjome va Sharh Nahj-al-Balaghah, ebook version, Tebyan Cultural and Information Institute.

Javadi Amoli, Abdullah, (1389), Tasnim: Tafsir-e-Quran-e-Karim, Qom, Isara' publication.

Khamenei, Seyyed Ali (the Supreme Leader), the statement of the second phase of the revolution, Tehran, Ingilab-e-Islami publication

Khomeini, Ruhollah, (1385), Sahife Emam, 4th edition, Tehran, Imam Khomeini Publishing House.

Khosroshiri, Ali, (1390), Barresi Tasiat-e-Enghelab-e-Islami va Jomhourie-Islami Iran bar Hezbollah-e-lobnan, Daramad (Proceedings of the first scientific conference on the record of the Islamic Republic of Iran) edited by: Kalantari, Ibrahim, Second edition, 1st Volume, Tehran, University of Tehran Press. Page 399 – 433.

Makarem Shirazi, Nasser, (1371), Tafsir-e-Nemuone, Tehran, Dar-ol-kotob al-Eslamive

Malakoutian, Mostafa, (1390), Enghelab-e-Eslami va Tazalzol dar Seytare jahani Qarb, Daramad (Proceedings of the first scientific conference on the record of the Islamic Republic of Iran) edited by: Kalantari, Ibrahim, Second edition, 1st Volume, Tehran, University of Tehran Press, Page 463 – 479.

Malakoutian, Mostafa, (1390), Zamine ha Avamel va baztab-e-jahani Enghelab-e-Eslami-e-Iran Rahyaft-e-farhangi, Qom, Maaref publication.

Mohammadi, Manuchehr, (1390), Barkhord-e-Tamaddon ha ya Barkhord ba Nezam-e-Solte, Daramad (Proceedings of the first scientific conference on the record of the Islamic Republic of Iran) edited by: Kalantari, Ibrahim, Second edition, 1st Volume, Tehran, University of Tehran Press, Page 333 – 360.

Mohammadi, Manuchehr, (1392), Dastavard haye kalan-e-Enghelab-e-Eslami dar Sotouhe Melli Mantaghe-ie Jahani va Tarikhi, Qom, Maaref publication.

Sayyid Qutb, (1425), Fi Zilal al-Quran, Beirut, Dar al-Shorouq.

Sharif al-Razi, Mohmmad ibn-e-Hossain, (1414), Nahj al-Balaghah, Qom, Hejrat publication.

Tabatabaee, Seyyed Mohammad Hossein, (1417), Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Islamic Publications Office.

William Outhwaite & Tom Bottomore, translated by Hasan Chavoshian, (1392) Farhang-e-Oloum-e-Ijtemaei Qarn-e-Bistom, Tehran, Ney publication.

# The Role of an Islamic Government on Global Peace in the Contemporary World: A Study of the Islamic Republic of Iran

MuhammadAli, MirAli1 AbdulOadir, Muhammad-Bello

#### Abstract

In our globalized era, the world today more than any other time in the past is in dire need of peace and peaceful coexistence among the nations. Islam, contrary to accusations and propaganda on the media particularly by the West that it promotes conflicts, violence and terrorism, it is indeed a religion of peace, liberty and justice. The Islamic government in Iran -in line with the divine Islamic teachings- is a key player over the decades towards restoration and maintenance of peace and security in the region and in the world generally.

Thus, the aim of this study is to examine the role and contributions of the Islamic republic of Iran on the restoration and maintenance of global peace in the contemporary world. Meanwhile, the methodology used in this research work was a descriptive analytical research method in which the available data are analyzed based on logical and historical evidences to reach the research outcome.

Meanwhile, after a conceptual analysis of the related terms; the Islamic perspective on peace; major factors affecting or impending global peace were highlighted. Thereafter, the role and contributions of the Islamic Republic of Iran on restoration and maintenance of global peace were critically examined. The outcome of our research shows that the Islamic Republic of Iran is indeed an indispensable stakeholder towards the restoration and maintenance of global peace in our present time.

**Keywords:** Islamic government, Islamic Republic of Iran, Impediments to global Peace, Iran and global peace, World Peace

Introduction

<sup>1.</sup> Faculty member, Department of Political Science, Faculty of Human Sciences, Al-Mustafa International University, Qom. IranAlimir124@gmail.com

In this contemporary era, incessant conflicts, violence, terrorism, insecurity of life and properties are among the greatest challenges facing the globe. As a result of the progresses made in the fields of science and technology, the world now becomes a global village where interractions and relationship with others nations or civilizations become more imperative. Thus, the world today more than any other time in the past is in dire need of collective efforts by the stakeholders towards achieving meaningful and concrete resolutions and international policies on global peace and security.

Over the decades, several efforts have been taken by governments and some individual organizations towards the restoration and maintenance of peace and security among the nations of the world. For instance, after the World War II, the United Nation (UN); an intergovernmental organization was formed in October 1945 with the primary aim of maintaining the international peace, security and developing friendly relations among nations<sup>1</sup>. In 1981, the International Day of Peace (otherwise referred to as the World Peace Day) was established by the United Nations General Assembly for the sole purpose of commemorating and strengthening the ideals of peace. And this was first celebrated in 1982 with the theme *the Right to peace of people* and it is recognized and celebrated globally by many nations and people<sup>2</sup>.

Islam however, has given special attention to the security of life and a peaceful coexistence with the adherents of other religions since fourteen centuries ago<sup>3</sup>. It also emphasizes the ideals of peace treaty and reconcialtion among the warring parties and the necessity of abiding strictly to the mutual aggreement in this regard<sup>4</sup>. Similarly, it strictly prohibits the act of breaking a peace treaty unjustifiably<sup>5</sup>. The peace treaties of the noble Messenger of God according to (Muhaimini, 2014, 1, 8) are believed to be one of the most significant aspects of his biography. Thus, upon his arrival in Medina, the very first thing he did after the formation of an Islamic state was to iniatite relations with Arab tribes. Thus, he signed various diplomatic treaties with several tribes/groups of Arabia (the Pagans, the Christians and the Jews) and these had indeed contributed positively to the attaintment of a peaceful and secured society in which cooperation and mutual understanding with the adherents of other religions are the watchwords.

Without any doubt, the ultimate goal of Islam in signing these treaties with non-Muslims was the attaintment of peace and tranquility. It is in the light of this that the noble Messenger of God (P. B. U. H) established a peaceful state at

<sup>1.</sup> United Nation Official Website: http://www.un.org/en/about-un/index.html

<sup>2.</sup> Wikipedia Website: https://en.wikipedia.org/wiki/International Day of Peace

<sup>3.</sup> Qur'an 3: 64

<sup>4.</sup> Qur'an 49: 9

<sup>5.</sup> Qur'an 17: 34

Madina, where all citizens were in a state of peaceful co-existence and mutual cooperation with one another irrespective of the differences in their cultures and religions. It is worth mentioning that the Messenger of Allah (PBUHH) respected and abided by contents of those peace treaties until they broke them.

Meanwhile, Islam contrary to the allegation and propaganda on the media that it is a terrorist religion or a religion that condones terrorism. Islam is indeed a religion of peace, liberty, love, affection, generosity, mutual understanding and respects among the Muslims and the adherents of other religions. Thus, Muslims consequently are peaceful and peace-loving individuals. In view of this, Islam and terrorism are two opposing views, which can never merge together. In another word, Islam is not terrorism and terrorism has nothing to do with Islam, Likewise, Muslims are not terrorists while terrorists are not Muslims. However, those terrorists who in the name of Islam kill innocent lives. destroy individual and public properties and cause insecurity in the land are in actual fact not Muslims; they are indeed outside the fold of Islam, which is synanimous to peace, liberty and justice.

Interestingly, a recent study made by the United Nation body; UNESCO partnered with International Peace Foundation declared Islam as the most peaceful religion of the world after six months study of the world religions. According to the head of comparative studies wing of the International Peace Foundation: Robert McGee, he declared in a press conference thus: "After six months of rigorous study and analysis, we have concluded that Islam is the most peaceful religion". Similarly, about the terror acts perpetrated in the name of Islam, the UNESCO official denied that it had nothing to do with Islam: "Terror has no religion", he said, "Islam means peace<sup>1</sup>."

# Conceptual Analysis

For a better understanding of the topic under discussion, it is pertinent to give definitions of some important and related terms.

#### 1.1: Peace

The Arabic term "Sulh" according to (Hans Wehr, 1976, 522); (Saatchi, 1379, 2/1523) and (Baalbaki, 2010, 699) is literally translated in English as peace, peacemaking, compromise, serenity, concialtion, reconciliation, truce, conveyance, composition, settlement and calmness. However, in a technical term, the term "Peace" according to (Hornby, 2000, 857 8), is defined as a situation or a period of time in which there is no war or violence in a country; or an area or the state of being calm or quiet; or the state of living in friendship with somebody without arguing.

<sup>1.</sup> An Online News Website: http://www.juntakareporter.com/world/unesco-declares-islam-asthe-most-peaceful-religion-of-the-world/ (Accessed: 5/01/2019, 10: 00 am)

Interestingly, it is pertinent to note that the word "Sulh" together with its derivates is mentioned in the Holy Qur'an in one hundred and seventy times and in which some out of these occurences are used to mean "peace" or "reconciliation" or "peacemaking". For instance, the verse 114 of Chapter 4 of the Qur'an, says: "There is no good in much of their secret talks, excepting him who enjoins charity or what is right or reconciliation between people...". Similarly, the verse 9 of Chapter 49, says: "If two groups of the faithful fight one another, make peace between them..."

Meanwhile, the term "Silm" or "Salaam" are interchangeably used in the Qur'an to mean "peace" or "reconciliation" or "peacemaking" and this is used in verse 61 of Chapter 8 of the Qur'an when it says: "If they incline toward peace, then you [too] incline toward it, and put your trust in Allah..."

Therefore, from the above definitions of peace, it is obvious that the term "peace" could either be an individual or social peace. However, this paper focuses mainly on social aspects of peace, which is concerned with the international relations among the nations of the world.

The world (or global) peace on the other hand, is defined as the concept of an ideal state of happiness, freedom and peace within and among all people and nations on earth. This idea of world non-violence is one motivation for people and nations to willingly cooperate, either voluntarily or by virtue of a system of governance that objects it will be solved by love and peace<sup>1</sup>.

In another word, a world (or global) peace is considered as an ideal situation in which all the people of the world work together to avoid war and violence and the world becomes a better place to live in. However, it is necessary to state that the proposed concept of global peace is not only restricted to the absence of war, violence and insecurity among the nations of the world; rather it encompasses a relationship that is built on equity, justice, mutual cooperation, sovereignity, development and progress of the people and nations.

## 1.2: Islam

The term 'Islam' is derived from an Arabic root S-L-M; which according to (Hans Wehr, 1976, 426) literally means submission; resignation and reconciliation (to the will of God). However, in a technical term, according to (Ibn Manzour, 1993, 12/294) and (Az-hari, 2000, 12/313), Islam in a religious context means a display of humbleness and obedience to the message of the Prophet. In another word, the term 'Islam' is a religion of total and complete submission to the will and dictates of God; the Almighty and the directives of His Apostle; Hazrat Muhammad son of Abdullah. Thus, the adherents and

<sup>1.</sup> Wikipedia Website (World Peace): https://en.wikipedia.org/wiki/World\_peace (Accessed: 29/12/2018, 14: 00)

followers of Islam are therefore referred to as Muslims (i.e. one who surrenders to the wills of God).

## 1.3: Islamic Government

The Islamic State (Dawlah Islāmivvah) according to (Ashgar Ali, 2006, 91) is defined as a type of government primarily based on the application of shari'a (Islamic law), dispensation of justice, maintenance of law and order. In the opinion of the leader of the Islamic Revolution in Iran; Imam Ruhullah Khomeini<sup>1</sup>, he defined an Islamic government as the rule of divine law over men or a government of law in which the sovereignty belongs to God alone and everyone including His most beloved Prophet (PBUHH) and his successors (AS) are subjected to His decree and command.

# 1.4: Islamic Republic

An Islamic Republic according to (Muhajeri, 1982, 98), is a system in which the divine governs the people according to the will of the people. In another word, it is a system of governance in which the sovereignty of God is over the people and the people over themselves. That is to say, the principles of the government and the basic framework of the ruling system in an Islamic Republic are based on Islamic canons and the divine orders. However, the people's will only intervenes to determine the executive authorities and the form of government.

Therefore, in an Islamic Republic, it is the people themselves who adopt an Islamic system and freely vote for the establishment of such a system which is based on divine teachings and orders, just as the Iranian people voted once for the actual principle of an Islamic Republic and voted a second time for its constitutional law<sup>2</sup>.

An Overview of the Islamic Republic of Iran

The victory of the Islamic Revolution in Iran in the early 1979 under the leadership of an eminent Islamic scholar; Imam Ruhullah Khomeini was a begining of a new dawn in the history of Iran in particular and the world in general. Hence, Iran, after the overthrowning of monarchy ruling of Shah Mohammad Reza Pahlavi became an Islamic Republic on 1st April, 1980, in a referendum through a majority votes of 98.2% of the Iranian populace<sup>3</sup>. The Iranian people's main motivation for an Islamic Revolution according to (Muhajeri, 1982, 25), was simply to establish an Islamic government based on Islamic principles, covering all aspects of life, not only the spiritual aspect. This victory has indeed proven to the world that even at the end of the 20th century, Islam is still capable of solving the problems of the human society.

<sup>1.</sup> Khomeini, Ruhullah (2005), Islamic Government; Governance of the Jurists, P. 41.

<sup>2.</sup> Muhajeri, Masih (1982), Islamic Revolution future Path of the nations, P. 97.

<sup>3.</sup> Iranian Constitution, Chapter 1. Article 1 (General Principles), P. 26.

The basic characteristic of this Revoultion, which makes it distinct from other revolutions of the world and puts it in a special position was its being Islamic with a divine goal of finding solutions to the political, economic and cultural problems in accordance with the divine Islamic teaching s. Therefore, in the same way that the Prophet of Islam relied neither on those two powers of Rome nor Persia in bringing about his revolution, the Islamic Revolution of Iran under the leadership of Imam Khomeini is not under any circumstances, prepared to prostrate itself at the feet of socialism in order to rid itself of western imperialism. In view of this, the foreign policy of the Islamic government is based on the cardinal principle of 'neither East nor West'. The policy which negates any form of dependence on the super powers, but this does not in any way mean that Islamic Republic of Iran does not establish relationship with the countries of the world. On the contrary, its relationship with other nations is based on the framework of Islamic principles and values.

Similarly, the Islamic system of government adopted in Iran does not conform to any of the existing governing system elsewhere; in the sense that in the Islamic Republic, the sovereignty of God is over the people and the people are over themselves, whereas in a republic which is not Islamic, the people govern people and there is no such thing as Divine sovereignty over people. Thus, according to (Muhajeri, 1982, 97), the difference between the Islamic Republic and the various existing democratic systems in the world is that in the non-Islamic democratic systems, the principles of the government and the basic framework of the ruling system depend on the people's will as it is the people who determine the executive authorities and the form of government. But in an Islamic Republic, the people's will only intervenes in the determination of the executive authorities and the form of government but the principles of the system as well as it basic framework are based on Islamic canons and the divine orders.

Another distinctive feature of the Islamic Republican system of government in Iran is the concept of Velayat Faqih (i.e. A guardian of the Just Jurist) which means a system supervising the government for guaranteeing the conformity of its methods and functioning with the Islamic precepts. And the Valiy Faqih (i.e. the Supreme Leader) according to the Iranian Constitution is to prevent any deviation from authentic Islamic duties by the various organs of the State<sup>1</sup>.

Over the decades, since the inception of an Islamic government in Iran, there have been considerable achievements in the political, cultural, economic, agricultural, health, educational sectors of the society. Similarly, it has over the years had tremendous achievements in science and technology. Meanwhile, the

Islamic Republic of Iran was chosen among other Islamic states as the case study for this reseach work due to the following reasons:

The Islamic Republic of Iran at present is the unique example of a true Islamic state to be found in the world.

The role played over the decades by the Islamic Republic of Iran in the restoration and maintenance of peace is quite significant and novelty, which can serve as an exemplary role model for the other nations; particularly the Muslim nations.

The efforts of the Islamic Republic of Iran towards a global peace were based on sincere intention and in accordance with divine Islamic teachings.

Major Impediments to Global Peace

The restoration and maintenance of global peace and security particularly in this our contemporary era is a difficult but an achievable task. Fairness, justice, mutual understanding, mutual respect, tolerance and dialogue are some of the necessary conditions that need to be considered by nations in order to achieve a global peace. In this present era, however, there are several impending factors and obstacles to the achievement of this noble objective but the major ones shall be discussed in this paper.

War

One of the greatest impediments to peace and security in this contemporary era is incesant wars by the powerful nations against the weaker ones or the civil wars among warring parties or groups in a paticular nation. From the earlier explanations, war and peace are two opposite concepts, which can never merge: therefore, whenever there is a war, there is no peace and vice versa. However, Islam promotes peace, liberty and justice, not violence or war.

Thus, it is pertinent to mention at this juncture that the concept of 'Jihad' (which is wrongly translated as Holy War) means "Struggling on the path of God" and it is part and parcel of Islam but having its own peculiar conditions and rulings. The concept of 'Jihad' does not have anything to do with violence and terrorism (but this is beyond the scope of this paper).

Meanwhile, in the opinion of Imam Khomeini, he affirmed that most of the wars in the world in the contemporary era are being masterminded by the powerful nations either for economic or political purpose: "...All superpowers say they want peace to prevail in the world, but they mastermind all wars in the world. Saddam claims to be a peace-lover, but he has transgressed upon an Islamic country...<sup>1</sup>"

## **Terrorism**

In the current era, the act of terrorism either for achieving a religious or political objective is indeed a serious threat to the security and world peace. The violence of terrorism is unprecedented either in terms of its wide coverage or its deadly features. Meanwhile, it is important to restate that the terrorists do not have a religion but they only used a religion at a point in time to achieve their goals. Unfortunately, most of the renowned terrorist organizations such Taliban, Al-Qaeda, Al-Nusra front, ISIS, BokoHaram etc. are created and funded by certain powerful nations or their allies and likewise, most of the terror attacks are being masterminded simply for their own political goals.

In the second letter of the Supreme Leader of the Islamic Republic of Iran; Imam Khamenei to the youth in Western countries, he categorically stated that most terrorist organizations such as Taliban, Al-Qaeda and other Takfiri groups were created and being funded by the United States of America<sup>1</sup>. In the same vain, on April, 2017, there was a statement made by the Russian President; Vladimir Putin where he attested to the fact that 95% of the World terrorist attacks are masterminded by the CIA; An America agent<sup>2</sup>.

Arm Industry or Trade

Another major impediment to the attaintment of a global peace particularly in this contemporary era is the global industry responsible for the manufacturing and sales of weapons and military technology. It is worth mentioning that most of the powerful nations are making very huge profits from the production and sales of arms and weapons. Ironically, those powerful nations who proclaim to be advocators of global peace and security are making huge profits from wars, conflicts and insecurity in the land. Similarly, some powerful nations possess and sometimes put to test some weapons of mass destruction, which are indeed a great threat to the survival of man on the planet.

Meanwhile, according to a research, it was established that the five biggest exporters of major weapons in 2010–14 were the United States, the United Kingdom, Russia, China and France, while the five biggest importers were India, Saudi Arabia, China, the United Arab Emirates (UAE) and Pakistan<sup>3</sup>. Without any doubt, if such trend should continue without any check and balance, the attainment of global peace is indeed a myth.

Social Injustice and Oppression

The Official Site of Imam Khamenei: http://www.leader.ir/en/content/13964/Ayatollah-Khamenei-issues-a-second-letter-to-the-youth-in-Western-countries (Accessed: 5/01/2019, 11: 00 am)

<sup>2.</sup> An online News Website: https://www.geopolitica.ru/en/news/putin-95-world-terrorist-attacks-are-made-cia (Accessed: 15/12/2018, 8: 00 am)

<sup>3.</sup> Wikipedia Website (Arms Industry): https://en.wikipedia.org/wiki/Arms\_industry (Accessed: 6/01/2019, 15: 00)

Social justice is the basis for peace and stability while oppression and injustice bring about conflicts and insecurity in the society. Without any doubt, social injustice and oppression have always been serious impediments to peace and security. For there is no sustainable and long lasting peace could be achieved globally while the relationships among the nations are based on injustice, exploitation and oppression.

Meanwhile, it is very obvious that the powerful nations of the world, in securing their interests exploits other weaker nations and prevent their progress or cause other nations to engange in conflict and war. For achievement of a peaceful world, the new world order should be based on the participation of all nations and equal rights for all of them.

Thus, in the opinion of the late founder of the Islamic Revolution; Imam Khomeini, he maintained that peace is only valuable when human rights are reserved and justice is brought; but peace without fairness and justice is meaningless: "The world will never achieve security, peace and tranquility while it is captured by false peacemakers: peace lovers and advocates of human rights and human dreams will never come true, but humanity will achieve freedom and prosperity only when true believers and followers of divine ideologies work together<sup>1</sup>"

Lack of National Sovereignty

One of the major impediments to global peace in the contemporary era is the interference of the powerful nations in the internal affairs of other nations. There is no doubt that the previously colonized nations had apparently secured its independency from their former colonial masters. But unfortunately, such nations are still nowadays under the direct or indirect control of its colonial masters in what can be described as a more complicated modern colonization.

In this present era, the cultural, economic and political systems of majority of developing nations for instance are absolutely under the control and supervision of those powerful nations and they hitherto lack independency and freedom. Therefore, if the situation should continue in this way, there is no hope for the attainment of global peace; as no sustainable and long lasting peace could be achieved with injustice and oppression.

Religious Intolerance (Fanaticism)

Religion throughout the history has been used by individuals or organizations to perpetrate various evil acts or to ignite violence and disunity among people in different parts of the world. In this our contemporary era, religion now becomes a very powerful and effective tool in the hands of certain individuals or organizations to cause social unrest among people or to achieve a political goal.

Personally, I do not submit to a saying that religion is an impediment and obstacle to a global peace. It is the adherents of the religion who might use it for igniting conflict among people. This is because a pristine religion is indeed a panacea to insecurity in the world.

In view of this, therefore, no sustainable peace among nations could be achieved without peace between the religions. Therefore, there is a serious need for religious tolerance and dialogue among the adherents of various faiths in order to achieve a global peace among the nations of the world.

Racism

A belief in the superiority of a particular race or ethnicity over the others is among the major impediments to achieving global peace in the contemporary era. The racist ideology in which race or nation is the only yardstick for mutual relationship or superiority, will definitely serve as an obstacle to achieve the world peace. Over the centuries, the world has witnessed several violence and genocides perpetrated against nations or people simply on the basis of race and ethnicity.

Islam on the contrary, condemns in a strong term any form of superiority on the basis of color, region or ethnicity. The only yardstick for superiority according to the Qur'an and the Hadith is Godwariness (i.e. Taqwa). The Qur'an says: "O mankind! Indeed, We created you from a male and a female, and made you nations and tribes that you may identify yourselves with one another. Indeed the noblest of you in the sight of Allah is the most Godwary among you. Indeed Allah is all-knowing, all-aware<sup>1</sup>."

The Role of the Islamic Republic of Iran towards Global Peace

Peace and security have been a concern of all human societies. Over the decades, several theories and policies have been proposed by stakeholders locally and internationally on how to achieve a world peace. On the contrary, Islam considers a peaceful life as one of the great and unequal blessing of God through which a success in worldly affairs as well as the affairs of the hereafter is guaranteed.

It is on this basis; therefore that one of the ultimate goals of the Islamic Republic of Iran is the restoration and maintenance of peace and security among the nations of the world. In an address of the late founder of the Islamic Revolution in Iran; Imam Khomeini, he said: "The ultimate goals of Islamic teachings are peaceful co-existence worldwide which we hope will be achieved by expedite return of Mahdi; the promise one at the end of the time (May our souls be sacrificed for him) as well as pursuit of human perfection and eternal happiness- may God grant everyone<sup>2</sup>."

<sup>1.</sup> Qur'an 49: 13

<sup>2.</sup> Ruhullah, Khomeini (2007), Sahifeh ye Imam, Vol. 18, P. 83

Meanwhile, the Islamic Republic of Iran is a key player over the decades towards the restoration and maintenance of peace and security in the region and in the world generally. For its relentless efforts in this regards, Iran is nowadays one of the most secured countries in the world and the most secured nation in the Middle East. However, the following are some of its major contributions towards the restoration and maintenance of peace and security globally:

Promoting the culture of Peace

Since the emergence of the Islamic government in Iran, the establishment of a peace and tranquility in the land is one of the main objectives of this government. It has tremendously worked over the decades to achieve a more secured and violent-free society. Over the years, the Islamic Republic of Iran -in accordance with the divine Islamic teachings- has been a sincere advocator of peace and security in the region and in the international community. It has contributed immensely to the resolution of several disputes and conflicts particularly in the region and it also championed the campaign for a peaceful coexistence with the adherents of other faiths.

Thus, one of the steps taken in this direction in the recent time was the peace proposals of the Islamic Republic of Iran initiated by President Rouhani, entitled: A World against Violence and Violent Extremism (WAVE); a resolution which was approved by the UN General Assembly and adopted as the resolution by the 68th session of the General Assembly December 2013. The WAVE Resolution, which calls on all nations across the globe to denounce violence and extremism, has been adopted on the basis of President Rouhani's proposals on the fight against extremism and violence<sup>1</sup>. A move which was commended by the Director of the United Nations Information Centre (UNIC) in Tehran; Dr. Maria Dotsenko and she attested to the valuable contributions of Iran to the culture of peace in the region and globally<sup>2</sup>.

Meanwhile, it is pertinent at this juncture to say that the Islamic government in Iran since its establishment four decades ago, despite its might and political strength in the region, it has never invaded or intruded on the sovereignty of any nation in the region; rather, it has continue to champion the campaign for peace, stability and security in the region and in the world. In a declaration during the General Assembly of the World Ahl-al-Bayt Forum organized in Tehran, in August, 2015, the President of Iran; Hassan Rouhani said: "Our strength, scientific, moral and political power has never been and will never be used

<sup>1.</sup> The Official Website of United Nations: (https://www.un.org.ir/resources/speeches/item/2640a-world-against-violence-and-violent-extremism-a-reflection (Accessed: 5/01/2019, 10: 30 am)

Website UNIC, //unicir.org/index.php?option=com content&view=article&id=2610: briefing-students-on-roleof-un-in-international-peace-and-un-iran-partnershipinorumieh&catid=9: eventenglish&Itemid=228&lang=en (Accessed: 5/01/2019, 11: 45 am)

against any of the Muslim countries and neighbors in our region. With our ability and strength, we want to establish peace, stability and security in this region... In Yemen, Iraq, Lebanon, Syria and Palestine, there is no difference between a Shia and a Sunni. We want peace, security and brotherhood for all and development for the whole region<sup>1</sup>."

Honouring Sincere Peaceful treaties

In accordance with the Quranic injunctions, which enjoins Muslims to observe the contract "Observe the covenants" and agreements "Observe the agreement", abidance with such treaties is considered obligatory. In fact, observance of the bilateral or multilateral treaties that is based on fairness, justice and the benefits of the signatory parties has a significant effect towards restoration of peace and social security. If a society or a government fails to honor its agreements and contracts, it will be deprived of security, freedom and other functions of civil society.

Islamic Republic of Iran over the decades, in accordance with the divine Islamic directives<sup>4</sup> has respected and welcomed every sincere move towards peace and stability in the region or in the world. A very good example of the Iran's approach towards peace was its acceptance of a ceasefire resolution proposed by the United Nations Security Council in July, 1987 after an eight years' imposed war on Iran by the Saddam Hussein regime of Iraq and his allied countries. In July, 1988, the Islamic Republic of Iran accepted the ceasefire agreement despite the fact that it was a very hard decision at that time, considering the atrocities committed by Saddam Hussein<sup>5</sup>.

Similarly, in the recent time, the Joint Comprehensive Plan of Action (JCPOA) known commonly as the Iran nuclear deal, is an agreement on the Iranian nuclear program reached in Vienna on 14 July 2015 between Iran, the P5+1 (the five permanent members of the United Nations Security Council—China, France, Russia, United Kingdom, United States—plus Germany), and the European Union. Unfortunately, on May 8, 2018, the United States President; Donald Trump violated the agreement and announced the withdrawal of the United States from the deal<sup>6</sup>.

Fighting Terrorism

<sup>1.</sup>http://djilp.org/7002/irans-aspiration-to-establish-peace-and-security-in-the-middle-east-closer-to-hegemony-or-international-law/ (Accessed: 6/01/2019, 10: 50 am)

<sup>2.</sup> Qur'an 5: 1

<sup>3.</sup> Qur'an 17: 34; Qur'an 23: 8; Qur'an 70: 32

<sup>4. &</sup>quot;If they incline toward peace, then you [too] incline toward it, and put your trust in Allah. Indeed He is the All-hearing, the All-knowing." [Qur'an 8: 61]

<sup>5.</sup> Wikipedia Website: https://en.wikipedia.org/wiki/Iran-Iraq\_War (Accessed: 5/01/2019, 10: 15 am)

<sup>6.</sup> Wikipedia Website: https://en.wikipedia.org/wiki/Joint\_Comprehensive\_Plan\_of\_Action (Accessed: 5/01/2019, 10: 00 am)

Terrorism is a serious threat to global peace and security. In fact, no sustainable and long lasting peace among nations could be achieved with terrorism. In the light of this, the Islamic Republic of Iran has been in the forefront in the fight against terrorism, which is considered not only as the enemy of Islam but a dangerous enemy of humanity generally. Over the decades, several terrorist plots in Iran and some other neighboring countries had been foiled while various activities of the terrorist organizations sponsored by the some powerful nations are been thwarted and put under control by the Iranian government.

Iran as a powerful nation in the region and formidable stakeholder in the world peace in the contemporary world has shown readiness in the fight against terrorism in any part of the world. In the recent time, Islamic Republic of Iran has contributed immensely to the defeat of the ISIS in Syria, Iraq and other countries. In fact, it is not an overstatement to say that without the support of the Iranian government and the sacrifices of its good people, peace, security and stability could not have been restored in Syria and Iraq. Thus, Iran today remains one of the most secured countries of the world and the most secured nation in the Middle East due to its fight against terrorism.

In an address of the Supreme Leader of the Islamic Republic of Iran; Imam Khamenei, he said: "By relying on the noble teachings of Islam with its underlying principles for human dignity, where the loss of an innocent life is considered the loss of the entire humanity, and as a nation which has suffered heavy losses on the part of violent terrorism, we believe that the fight against this evil phenomenon is an unavoidable responsibility, and by the grace of Allah we remain dedicated to continue this great fight with greater force. 1"

Championing Disarmament Campaign

In the ideology of the Islamic Republic of Iran, possession of catastrophic weapons of mass destruction is considered a serious threat to the international peace and security. In the opinion of the Supreme Leader of the Islamic Republic of Iran, Imam Khamenei, the weapons of mass destruction, in addition to nuclear weapons, such as chemical and biological weapons are believed to pose a serious threat to humanity. And the use of these weapons is considered to be illegal and haram, and it is incumbent on all to protect humankind from this grave disaster<sup>2</sup>.

Meanwhile, it is worth mentioning that neither power nor weapons of mass destruction on its own is capable of ensuring a peaceful and secured society. Fairness, justice, mutual respect, tolerance and dialogue are among those factors

<sup>1.</sup> An Official Website of Imam Khamenei: http://www.leader.ir/en/content/8207/Fight-againstterrorism,-unavoidable-duty (Accessed: 5/01/2019, 11: 00 am)

<sup>2.</sup> An Official Website of Imam Khamenei: http://www.leader.ir/en/content/6676/Only-US-hascommitted-nuclear-offence (Accessed: 5/01/2019, 10: 05 am)

that can guarantee a sustainable peace and security. It is in the light of this that the Islamic Republic of Iran championed the global campaign on the elimination of catastrophic weapons of mass destruction. For instance, in his inaugural speech at the 16th non-Aligned Summit, Imam Khamenei said: "...The Islamic Republic of Iran considers the use of nuclear, chemical and similar weapons as a great and unforgivable sin. We proposed the idea of "Middle East free of nuclear weapons" and we are committed to it. This does not mean forgoing our right to peaceful use of nuclear power and production of nuclear fuel. On the basis of international laws, peaceful use of nuclear energy is a right of every country...\[^1\]"

It was in this regards that the Islamic Republic of Iran as a member of the Non-Proliferation of Atomic Weappns Treaty (NPT) and a member of International Atomic Energy Agency (IAEA) always respects the existing regulations and commitments in this regards. It has always opens it nuclear activities to free inspections by the concerned authourities. On the contrary, the Zionist regime refuses to adhere to NPT and is not ready to open it sites for an inception and this regime is wholly supported and financed by the United States of America.

Thus, concerning the hypocritical stance of some powerful nations in relation to the Nuclear weapons and other weapons of mass destruction, Imam Khamenei said: "...A bitter irony of our era is that the U.S. government, which possesses the largest and deadliest stockpiles of nuclear arms and other weapons of mass destruction and the only country guilty of its use, is today eager to carry the banner of opposition to nuclear proliferation. The U.S. and its Western allies have armed the usurper Zionist regime with nuclear weapons and created a major threat for this sensitive region. Yet the same deceitful group does not tolerate the peaceful use of nuclear energy by independent countries, and even opposes, with all its strength, the production of nuclear fuel for radiopharmaceuticals and other peaceful and humane purposes...<sup>2</sup>"

# Supporting the Oppressed Nations

In accordance with the Islamic injunctions, one of the cardinal principles of the Islamic Republic of Iran is its support and solidarity for the oppressed and downtrodden people/nations of the world, irrespective of their colors, regions and religions. Aiming at promoting the idea of human dignity, it has become the policy of the Islamic government in Iran to render material and moral support to liberation movements and downtrodden fronts in different regions of the world.

<sup>1.</sup> http://www.leader.ir/en/content/9708/Supreme-Leader%E2%80%99s-Inaugural-Speech-at-the-16th-Non-Aligned-Summit (Accessed: 5/01/2019, 10: 25 am)

<sup>2.</sup> http://www.leader.ir/en/content/9708/Supreme-Leader%E2%80%99s-Inaugural-Speech-at-the-16th-Non-Aligned-Summit (Accessed: 5/01/2019, 10: 25 am)

In the opinion of the late founder of the Islamic Revolution in Iran, he believed that the realization of a global peace and liberation from oppression and corruption of the tyrants lie in awaking the resistance and struggle of the downtrodden against the oppressors. Therefore, it is considered a duty of the Islamic government in particular and the society in general to assist and liberate the nations under tyranny and oppression. It is on this basis that Islamic Republic of Iran expresses its solidary to oppressed people of Palestine, Lebanon, Yemen, Kuwait, Saudi Arabia, Afghanistan, Nigeria, Myanmar and other countries of the world. According to Article 3 of Chapter 1 (under the heading "General Principles") of the Iranian constitution, it states: "Framing the country's foreign policy on the basis of Islamic criteria, fraternal commitment to all Muslims and unflinching support of the world's oppressed (mustadè 'afin)."

# vi) Non-Interfering in other nations' Sovereignty

From the early stage of the formation of the Islamic government, one of the bases that constitute the foreign policy of the Islamic Republic of Iran is the non-interference of other nations in its domestic affairs on one hand and its noninterference in the internal affairs of other countries on the other hand. This has formed the vital basis in its relationship with other nations of the world. Similarly, establishment of relationship with the members of international community on the basis of justice and equity are among the clearest principles of the Foreign policy of the Islamic Republic of Iran.

The Islamic ideology rejects out-rightly any form of domination and exploitation; political, economic or otherwise. On the contrary, it enjoins that the interest of both parties should be respected and taken into consideration in any relationship. Therefore, a relationship in which the interest of other parties is not respected or imposes an idea on the other side is totally rejected in Islam. In the light of this, the Islamic Republic of Iran advocates for a new world order where the sovereignty of every nation is respected and its rights are preserved. According to Article 154 of Chapter 10 (under the heading Foreign Policy) of the Iranian constitution, it states: "The realization of human felicity throughout human society is the ideal of the Islamic Republic of Iran and it considers independence, freedom, and the rule of justice and Truth to be the right of all people of the world. Accordingly, whilst scrupulously refraining from all forms of interference in the internal affairs of other nations, it supports the struggle of the mustad afin (i.e. the oppressed) against the mustakbirin (i.e. the tyrants) for their rights in every corner of the globe."

## Conclusion and Recommendation

In the contemporary world, the concept of global peace has attracted the attention of international community and it is considered an ideal situation for mankind. There is no sustainable progress that could be achieved in the world without peace and security, which are the two essential elements of political stability.

The victory of the Islamic Revolution in Iran under the leadership of Imam Khomeini was the shinning radiance of the light of the pristine Islam, nourished and preached by the Messenger of God (Peace be upon him and his Household). It undoubtedly brought to the fore the luminary countenance of authentic monotheistic teachings of Islam which have been forgotten for centuries. Without any doubt, the victory of Islamic Revolution at the last decades of the twentieth century led to fundamental transformations in the structure of the world system and international relations.

Contrary to accusations and propaganda on the media particularly by the West that the Islamic Republic of Iran promotes conflicts, violence and terrorism, the Islamic government in Iran -in line with the divine Islamic teachings- is an advocator and a key player over the decades towards restoration and maintenance of peace and security in the region and in the world generally.

Meanwhile, in an attempt to make the world a better place to live for all and sundry, the Islamic Republic of Iran-based on the specific Islamic approach- has offered a new critical theory towards achieving a global peace; a theory which is based on fairness, justice, mutual respect, tolerance and dialogue among the nations of the world. Thus, its major contributions over the decades in maintaining peaceful world include promotion of the culture of peace, abidance with sincere peace treaties, fighting terrorism, disarmament campaign, supporting the oppressed nations and non-interference in the other nations' sovereignty.

On a final note, however, considering the numerous achievements and breakthroughs of the Islamic Republic of Iran at its fortieth years of its formation based on majority votes of the Iranian people, it is recommended therefore, that the other nations; particularly the Muslim countries should endeavor to study this unique system of governance, which is prescribed by the Qur'an as a perfect role model for restoration and maintenance of peace and security in the world. "Allah invites to the abode of peace, and He guides whomever He wishes to a straight path." [Qur'an 10/25]

# **Bibliography:**

- 1. Ashgar, Ali, (2006), The State in Islam: Nature and the Scope, India: Hope India Publications.
- 2. Az-hari, M. A., (2000), Tahzib al-Lughah, 1st edition, Beirut: Dar Ihya' al-Turath al-'Arabi.
- 3. Baalbaki Rohi, (2010), Al-Mawrid: A Modern Arabic-English dictionary, 19th edition, Beirut: Dar El-Ilm Lil-Malayin.
- 4. Hans Wehr, (1976), A dictionary of Modern Written Arabic, 4th edition, New York: Spoken Language Services, Inc.
- 5. Hornby A. S., (2000), Oxford Advanced Learner's dictionary of current English, 6th edition, United Kingdom: Oxford University Press.
- 6. Ibn Manzour, M. M., (1993), Lisan al-'Arab, 3rd edition, Beirut: Dar Sadir.
- 7. Khomeini, Ruhullah, (2005), Islamic Government: Governance of the Jurist, Trs: Hamid Algar, 4th edition, Tehran: The Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Work.
- 8. Khomeini, Ruhullah, (2007), Sahifeh ye Imam, 2nd edition, Tehran: The Institute for Compilation and Publication of Imam Khomeini's Work,
- 9. Muhaimini, Abdul, Treaties of the Prophet Muhammad (PBUH): A Study of the Modern Approaches in Sirah Writing, Tahdib al-Afkar, pp 1 21 (2014).
- 10. Muhajeri, Masih, (1982), Islamic Revolution future Path of the nations, 1st edition, Tehran: The external liason section of the central office of jihad -e-Sazandegi.
- 11. Navazeni, Bahram; Nabawi, Alireza, The World Peace and the Islamic Prospective, Revista de Derecho, Vol. 6, pp. 185 198: (2017).
- 12. Qara'i, A., (2015), A translation of the Qur'an (English), London: Islamic College for Advanced Studies (ICAS) Press.
- 13. Saatchi, Muhammad, (1379), The Yadvareh Persian-English Collegiate Dictionary, first edition, Tehran: Farhangestan Yadvareh Publishers.
- 14. An Online News Website: www.juntakareporter.com/world/unescodeclares-islam-as-the-most-peaceful-religion-of-the-world/
  - 15. Official Website of Imam Khomeini: http://www.leader.ir/en/
  - 16. Official Website of UNIC-Tehran: http://unic-ir.org/
  - 17. Official Website of United Nations: http://www.un.org/en/
  - 18. Wikipedia: https://en.wikipedia.org/

# The Twelve Imam, from of Ahl-e-Sunnah point of view

## Syeda Midhat Zahra Zaidi

#### **Abstract:**

There is an opinion among the Sunni sources about the Imam (twelve imams) which no one has denied because there are many valid and authentic hadiths about it in the Sunni sources. The most important question that arises is whether the Ahl-Sunnah scholars have any scientific evidence and documentation regarding the twelve Imams (as). According to my research, the Sunni scholars do not agree on a single theory about the authenticity of the Imam (the Twelve Imam). To this day, they seem unable to complete the number of twelve imam Because neither the Umayya caliphs nor the Abbasi caliphs are twelve and if combined numbers of both, than its more than twelve.

Therefore, some Sunni scholars count the numbers till yazeed.But some other Sunni scholars believed as same as the Shia scholars claimed about the twelve imam (as).

In reality hadiths about the twelve Imams are only indicates the twelve imam of Shia, because the qualities of caliphs (imam) which are described in these hadiths do not include any one else. Thus, there are many hadiths in the Sunni sources about the Khilafah and Imamate of the twelve Imams.

But the hadiths about the twelve Imams indicate the successors after the Prophet (p. b. u. h) in a unique way.

The authentic research of these hadiths shows that they are all reliable and agreed upon hadiths. They also contain very high content in terms of text. These hadiths clearly indicate the importance and necessity of leadership in society. Therefore, it is obligatory for the Ummah to know and recognize the Imam.

Keywords: twelve imam, ahl e Sunnah, hadiths, Imam Mahdi (ajf)

#### Introduction:

The belief of the twelve Imams is one of the most important and fundamental principles of the Shia. There are hundreds of authentic hadiths in Shia books on this subject. The discussion here is only from Ahl-Sunnah sources. Thus, there are many hadiths on this subject in Sunni. Here we will cite some hadiths as examples. Some Ahl-Sunnah hadiths mention twelve emirs and caliphs. These hadiths are also authentic and correct in terms of authenticity. Many Ahl-Sunnah consider Imam Mahdi (as) to be the twelfth caliph (imam). We will take a scientific and research review of the hadiths.

Twelve Imams in Ahl-Sunnah hadiths:

The important point in these hadiths is the number of twelve and being from Quraysh. However, in some narrations there are different interpretations such as twelve Khalifa, twelve Amirs, twelve Kafeel, twelve Patrons, etc.

Twelve Caliphs (khalifa): In some Sunni narrations, the word Khalifa is found. Imam Muslim ibn Hajjaj narrates in his Sahih as follows:

حدثنا قتبة بن سعيد، حدثنا جرير، عن حصين، عن جابر بن سمرة قال: سمعت النبي (صلى الله عليه وسلم) يقول ح (حديث) و حدثنا رفاعة بن الهيثم الواسطى، حدثنا خالد يعني ابن عبدالله الطحان عن حصين، عن جابربن سمرة قال: دخلت مع ابي على النبي (صلى الله عليه وسلم) فسمعته يقول: «ان هذالا مرلاينقضي حتى يمضى فيهم اثنى عشر خليفة» قال: ثم تكلم بكلام خفي على قال: فقلت لابي: ما قال؟ قال: «كلهم من قريش» إلا

Jabir ibn Samurah said: He went with his father to the Holy Prophet (peace and blessings of Allah be upon him). He heard the Holy Prophet (peace and blessings of Allah be upon him) say: This matter (caliphate) will continue for twelve caliphs. Then he softly said something which was hidden from me. I asked my father: What was the Prophet saying? He said: All (the caliphs) will be from Quraysh.

Imam Muslim has also narrated another hadith in his Sahih.

حدثنا هداب بن خالد الا زدى، حدثنا حماد بن مسلمه عن سماك بن حرب قال: سمعت جابر بن سمره يقول: سمعت رسول (صلى الله عليه وسلم) يقول: «لا يزال الاسلام عزيزاً إلى اثنى أ. «عشر خليفة "ثم قال كلمة لم افهمها، فقلت لابى: ما قال؟ فقال: كلهم من قريش

Jabir ibn Samra said: I heard the Messenger of God (peace be upon him) say: Islam will always prevail until the passing of the twelve caliphs. Then he said a word that I could not understand. I asked my father: What did he say? He said: All will be from Quraysh

#### Document review:

Mr. Asqalani, Hudab ibn Khalid al-azdi<sup>2</sup> and Hammad ibn Muslimah<sup>3</sup> are trustworthy and devoted, while Samak ibn Harb is considered to be truthful, but some rijals consider Samak to be weak.<sup>4</sup>

Jabir ibn Samra: Sahabi and Adil, because the majority of Sunnis consider Sahaba to be Adil. But the Shia view is contradictory

Samak bin Harb in the eyes of Rajalin:

Imam Ahmad ibn Hanbal knows it to be a troubled hadith. Shouba, taking commentary from Ikrima, considered it weak. According to another narration, he mixes in the hadiths.

Ya'qub ibn Shaybah said to Ali al-Madini: How is the narration of Samak from Ikrimah? He said: It is weak.

It is also narrated from Ibn Mubarak that Samak is weak in hadith. Yaqub says: Samak's statement, especially from Ikrimah, is weak but his narration from others, other than Ikrimah is correct. Those who have heard the hadith from him before (Shu'bah and Sufyan etc.) it is correct. Some people have said

" is used. من" or "في حديثه شي " or "ليّن drelated his hadiths the interpretation of "

Abba Ishaq says: "Alaikum Ba'ad al-Mulk ibn Umayr Samak ibn Harb, According to Ahmad ibn Hanbal, Samak is correct

In comparison to abdul malik, yahyah bin moi'en considers Samak to be trustworthy. Ajli also considers it permissible hadith. Abi Hatim says: My father has considered Smack trustworthy and truthful. He was a great writer and a native of Kufa. He is truthful and his hadiths are also good. And there is nothing

<sup>1.</sup> Shaheen Muslim, vol: 12, pg: 443

<sup>2.</sup> Tagreeb-ul-tahzeeb, vol: 2, pg: 263

<sup>3.</sup> Tagreeb-ul-tahzeeb, vol 1, pg: 238

<sup>4.</sup> Tagreeb-ul-tahzeeb, vol 1,pg: 394

<sup>5.</sup> Tahzeeb-ul-kamal, vol: 8, pg: 131

wrong with his hadiths. There are both about Smack. About arguments and modifications there are three different theories:

- 1. Absolutely, the arguments precede the modifications.
- 2. Absolutely, the modifications precede the arguments...
- 3. No one has priority without reference.<sup>2</sup>

Regarding interrogation and modification, it is first necessary to see whether the aggressor meets the conditions of interrogation. The interrogation should be interpreted otherwise it will not be acceptable

That is to say, in the face of modification, weakness and trial cannot precede without cause. Mr. Asgalani says about this: "Weakness can take precedence over amendment only if its cause is proven and definite, otherwise its opinion is invalid.3"For this reason, the narration of Samak is disturbing and unreliable from Ikrimah. Samak's statement, especially from Ikrimah, is weak but his narration from others, other than Ikrimah is correct. Because in the narration that has been narrated only from Ikrimah, there is a commentary. Apart from this, all the authentic narrations that have been narrated in other ways support this narration, so this narration will also be called correct (saheeh).

The great Sunni scholar and a great narrator Imam Muslim also narrate another narration as follows:

Jabir ibn Samra said: I heard the Messenger of God (peace be upon him) say: Islam will always prevail until the passing of the twelve caliphs. Then he said a word that I could not understand. I asked my father: What did he say? He said: All will be from Quraysh.

In the source of Ahl-e-Sunnah, more than 33 hadiths with different phrases have been narrated under the title of "Twelve Caliph".

#### Twelve Amirs:

In some other narration, the word "Khalifa" has been replaced by the word "Amir". Imam Bukhari has also narrated this hadith in his Sahih.

<sup>1.</sup> Previous reference

<sup>2.</sup> Usool-ul-hadees, pg: 268

<sup>3</sup>Lissan-ul-meezan, vol: 1, pg: 23

<sup>4.</sup> Saheeh muslim, vol: 12 pg: 444

قال: سمت النبي (صلى الله عليه وسلم): «يكون اثنى عشرا ميرا» فقال كلمه لم اسمعها، فقال الى: قال انه قال: «كلهم من قريش» ا

Jabir ibn Samra said: I heard the Messenger of God (peace be upon him) say: twelve Amir will come. Then he said a word that I could not understand. I asked my father: What did he say? He said: All will be from Quraysh.

## Certificate Research:

The narrators of this narration are some reliable and trustworthy personalities. Muhammad ibn Muthanna is trustworthy<sup>2</sup>. Ghandar (Muhammad ibn Ja'far) is trustworthy.<sup>3</sup>

The words of Imam al-Muttaqeen, trustworthy and hujjat are found about Shuba (bin Hajjaj)<sup>4</sup>. While Mr. Abdul Malik (Ibn Umayr) is considered trustworthy by Mr. Asqalani.<sup>5</sup> Therefore, the hadith is correct according to authentication.

Imam Tirmidhi has narrated this in his Sunan:

Jabir (may Allah be pleased with him) said: The Messenger of Allah (peace and blessings of Allah be upon him) said: There will be twelve amirs after me. Then he said something else: I do not understand. So i asked the person sitting next to me: He said: The Prophet said: All of them will be from Quraysh. Abu Isa finds this hadith reliable and authentic. All the narrators of this hadith are trustworthy. The discussion about Samak ibn Harb has already taken place. As a result, this hadith is also correct.

The commentator of Sunan al-Tirmidhi, Mr. Tanji, says: This hadeeth has been narrated by Imam Abu Isa al-Tirmidhi with two other sources, and both of them are authentic. In Ahl-e-Sunnah sources, more than 10 ahaadeeth are found under the same title, (twelve Amirs).

<sup>1.</sup> Saheeh bukhari, vol: 9, pg: 101

<sup>2.</sup> Tahzeeb-ul-kamal, vol: 17, pg: 191

<sup>3.</sup> Previous reference, vol: 12, pg 174

<sup>4.</sup> Previous reference, vol: 8, pg: 355

<sup>5.</sup> Tagreeb-ul-tahzeeb, vol: 1, pg: 618

<sup>6.</sup> Sunnan-e-tirmizi, vol: 4, pg: 90

<sup>7.</sup> Taqreeb-ul-tahzeeb, vol: 2, pg: 121 and Tahzeeb-ul-kamal, vol: 14, pg: 129

<sup>8.</sup> Tahzeeb-ul-sannan-altirmizi, vol: 2, pg: 507

Nugba of bani Israel:

In some Sunni narrations, the number of these twelve caliphs is likened to that of the nugba of bani Israel

There will be twelve of them, like the Nagbah of the Children of Israel. Imam Ahmad ibn Hanbal narrates in his Musnad as follows:

حدثنا عبدالله، حدثني ابي، ثنا حسن بن موسى، ثنا حمادين زيد، عن المحالد، عن الشعبي، عن مسروق، قال: كنا جلوساً عند عبدالله بن مسعود و هو يقر ئنا القرآن، فقال له رجل: يا ابا عبدالرحمٰن! هل سألتم رسول الله (صلى الله عليه وسلم) كم تملك هذه الامة من خليفة؟ فقال عبداللُّه بن مسعود: ماسألني عنها احد-منذ قدمت الطرق قبلك، ثم قال: نعم، و لقد سألنا رسول (صلى الله عليه وسلم) فقال: اثني عشر، كعدة نقياء بني اسرائيل لل

Masruq says: We were sitting next to Abdullah ibn Mas'ud and he was teaching us to recite the Qur'an. Someone said: O 'Abdur-Rahman! Have you asked the Prophet (peace and blessings of Allah be upon him) how many caliphs will rule over this Ummah?

How many caliphs will rule? Abdullah bin Masood said: No one has asked me this question since I came to Iraq. Yes, we asked the Messenger of God (peace be upon him). He Replied. Twelve persons equal to the number of the bani Israel

## Research Certificate:

Abdullah bin Ahmad is one of the narrators of this hadith which is known as trustworthy by askalani. The second narrator is Abi (Ahmad ibn Muhammad ibn Hanbal) who is one of the four well-known Imams of the Sunnah. The third narrator, Hasan ibn Musa, he is trustworthy. Similarly, Hammad bin Zayd is a jurist (faqhi) and trustworthy. Mr. Shaabi and Mr. Masruq bin Al-Ajda Al-

<sup>1.</sup> Tafseer Ibn-kaseer, vol: 2, pg: 34

<sup>2.</sup> Musnad ahmed, vol: 1, pg: 398

<sup>3.</sup> Tagreeb-ul-tahzeeb, vol: 1, pg: 477

<sup>4.</sup> Previous reference, vol: 1, pg: 210

<sup>5.</sup> Previous reference, pg: 238

<sup>6.</sup> Previous reference, vol: 2, pg: 461

Hamdani are jurists, (faqhi) generous and trustworthy. Mujalid ibn Sa'id: There has been an argument and modifications about mujalid. One group seems to be questioning it while the other group seems to be correcting it. Imam Ahmad says "الملس سثى". "على على على الملس سثى الله على الله ع

Yahya ibn Mu'in says: We cannot argue from his hadith because he is weak in narration. Ashi says: Majalid is Shia! Khalid al-Tahan was asked why he did not write any hadith from Majalids when he went to Kufa.He replied: Because his beard was long!<sup>3</sup>This was the question of al-Majalid, which mentions that he was a Shi'a and had a long beard. On the other hand, some rijals seem to appreciate him. Ajli says: The hadith of Majalid is not only permissible but it is a good hadith.<sup>4</sup> That is, it is good to take hadiths from it. Imam Nisa'i says: Maialid is trustworthy and reliable. Abu Ahmad ibn 'Uddi said: Al-Majalid has narrated better hadiths from Shaabi and Shaabi has narrated better hadiths from Jabir. Apart from Jabir, he has also narrated good and beautiful hadiths from other companions (sahabi) According to Imam Bukhari; Majalid is also true and sincere. After examining both types of jurisprudence, we have come to the conclusion that the jurisprudence is not a commentator on the subject, because it is not a defect to have a long beard or to be a Shia, and it does not fall into the narrator's condemnation. If a person is truthful, then religion cannot harm him. The well-known Sunni rijal dan Ibn Hajar Asqalani says:

'If the narration of Tabein etc. is rejected on the charge of being a Shiia, then all traces of Prophethood will disappear and this is an open mischief'. While on the other hand, some experts in the science of rijal have given him the titles of Hasan al-Hadith, truthful and trustworthy. Therefore, even in our view, Majalid is trustworthy because there is no evidence that he is weak in narration. Imam Ahmad ibn Hanbal has narrated another hadith of the same subject from another source.

حدثنا عبدالله، حدثنى ابى، ثنا حدثنا ابو النصر، ثنا حدثنا ابو عقيل، ثنا مجالد، عن الشعبى، عن مسروق قال: كنا مع عبدالله جلوساً في المسجد يقرئنا فا تا ه رجل فقال يا ابن

<sup>1.</sup> Taqreeb-ul-tahzeeb, vol: 10, pg: 37

<sup>2.</sup> Tahzeeb-ul-kamal, vol: 17, pg: 438

<sup>3.</sup> Meezan-ul-aitidal, vol: 3, pg: 438

<sup>4.</sup> Tareeq-ul-sakhat, pg: 420

<sup>5.</sup> Tahzeeb-ul-kamal, vol: 17, pg: 438

<sup>6.</sup> Tahzeeb-ul-kamal, vol 17, pg: 438

<sup>7.</sup> Lissan-ul-mezaan, vol: 1, pg: 16

Masruq says: We were sitting in the mosque with Abdullah ibn Mas'ud and he was teaching us. a man came to him and asked: O son of Mas'ud! Has your Prophet told you how many caliphs there will be after him? He replied: Yes. Numbers will be like the nugba of bani israil. In some narrations, the successors of the Holy Prophet (sws) have been described like the Nagba of Israel.

The Our'anic saying regarding the Nagba of Israel

And suddenly Allah made a covenant with the children of israel.and We raised up among them twelve chieftains.;

From this verse it is clear that the Naqabs of the bani Israil were twelve and all of them were chosen by God. The word "Ba'athna" in the verse shows that they were all chosen by God. Therefore, the successor of the Holy Prophet (sws) should also be twelve. And it should also be planned from Allah, because you have likened it to the children of Israel, otherwise the expression will be null and void. Ibn 'Abbas says: "The Niqab of bani Israel was the minister of the Prophet Moses (pbuh) who later became the Prophet."<sup>3</sup>

Twelve patrons:

In some hadiths of Ahl as-Sunnah, the attributes of the twelve guardians are also found, such as:

$$^4$$
 «يكون لهذه الامة اثنى عشر قيماً لا يضرهم من خذ لهم كلهم من قريش»

There will be twelve leaders of this Ummah, their enemy will not be able to spoil them, and all of them will be from Quraysh.

Twelve sponsors of the Ummah:

This is how some interpretations are found in Ahl as-Sunnah sources.

﴿بن مريم

These twelve guardians of the Ummah will be like the disciples of Jesus.

Twelve man:

<sup>1.</sup> Al-musnad, vol: 1, pg: 406

<sup>2.</sup> Al-maidah/12

<sup>3.</sup> Rooh-ul-ma'ani, vol: 4, pg: 78

<sup>4.</sup> Majma-ul-zawa'id, vol: 5, pg: 191 and al-ma'ajamul-kabeer, vol: 2, pg: 196

<sup>5.</sup> Kanz-ul-amaal, vol: 1, pg: 103

In Ahl-Sunnah sources, there are some ahaadeeth in which the meaning of "twelve men" is found. Such as:

Twelve Hashmi:

In many Sunni narrations, the number of these twelve is attributed to the Quraysh. There are many branches of the Quraysh.

But in some Ahl as-Sunnah narrations, these twelve have been narrated from Bani Hashim, such as the hadith of the Holy Prophet (peace be upon him) in which he said:

There will be twelve caliphs after me and they will all be from Bani Hashim. The hadiths of twelve is narrated, Imam Ahmad in 35 different ways. While Abi Awana has narrated these hadiths in Musnad in 24 different ways. Many great Ahl-Sunnah muhaddithin and rijals have considered these hadiths to be authentic and reliable, such as: Mr. Hyshmi<sup>3</sup>Abu Isa Tirmidhi, Mr. Tanji, Mr. Hamza Ahmad Al-Zain, Mr. Ibn Arabi, and Mr. Bastawi. Many Sunni narrators agree with these hadiths. Ibn Hajar al-Haytami has claimed consensus on the authenticity of this hadith, so he says:

All Sunnis agree on the authenticity of this hadith.

Narrators: As far as my research is concerned, I have found many companions and followers (of whom there are thirty-two) narrators in the Ahl as-Sunnah sources who are highly regarded by

the Ahl-Sunnah Rajalin and whose names are as follows: Jabir ibn Samra, Abdullah ibn Umar, Abdullah ibn Mas'ud, Abu Jahifah, Hudhayfah Ibn Abbas, Ka'b al-Akhbar, Abdullah ibn Amro ibn al-Aas, Anas, Zamak ibn Qais, Isma'il

<sup>1.</sup> Saheeh muslim, vol: 12, pg: 443; jam-e-alusool, vol: 45, 4; Mussabi-ul-sunnah, vol: 4, pg: 137 and tafseer Ibn-kaseer, vol: 2, pg: 37

<sup>2.</sup> Yanabi-ul-mawadah, pg: 258

<sup>3.</sup> Majma-ul-zawa'id, vol: 5, pg: 191

<sup>4.</sup> Sanan-ul-tirmidi, vol: 4, pg: 95

<sup>5.</sup> Tahzeeb-ul-sannan-altirmidi, vol: 507,2

<sup>6.</sup> Al-musnad imam Ahmed, vol: 15, pg: 331

<sup>7.</sup> Ariza-tul-ahwazi, vol: 9, pg: 68

<sup>8.</sup> AL-Mahdi al-muntazir, pg: 337

<sup>9.</sup> Masabih-ul-sunnah, vol: 4, pg: 137; mishka-tul-masabih, vol: 3, pg: 327; aljamah bainal saheeheen, vol: 1, pg: 337

<sup>10.</sup> Alsawaq-ul-mohar'raka, vol: 1, pg: 53

Abu Bakr bins Musa Abi Khalid Al-Bajli, Husen Aswad bin Saeed ibn Khalid bin Abdul Rahman, Ziad bin Al-Alaga, Saeed Hamdani, Saad bin Abi Waqas, Samak bin Harb, Shaabi, Abdul Malik bin Umayr, Obaidullah bin Abi Ibad, Amir bin Saad, Ata bin Maimuna, Fitr, Masruq Ma'bad ibn Khalid: Museb ibn

Rafi '; Nadr ibn Saleh; Aun ibn Abi Jahifa; Abayata ibn Rabi'i and abul jild. '

Twelve Imams In the eyes of Sunni scholars:

Ahl al-Sunnah hadiths about the Imam (twelve Imam) have passed, Whose credentials are correct and reliable. We will now try to find out the views of Ahl as-Sunnah scholars and researchers regarding the hadiths of these twelve caliphs.

Mr: ibn arabi:

He is one of the prominent Sunni scholars. Regarding these hadiths, he says: When we count the number of caliphs after the Messenger of God, we find them as follows:

1. Abu bakar, 2: Umar, 3: Usman, 4: Ali, 5: hassan, 6: mavia, 7: yazeed ibn mavia, 8: mavia ibn yazeed, 9: marwan, 10: abdul malik ibn marwan, 11: waleed, 12: sulyman, 13: umar ibn abdul-aziz, 14: yazeed ibn abdul malik, 15: marwan ibn muhammad ibn marwan, 16: safah, and 17: mansoor.

Ibn 'Arabi then takes the name of 27 persons in his time (year 543 AH) and he said: If I count twelve of them, and those who are apparently holding on to the Khilafah of the Prophet. If you keep them in mind, then Sulayman ibn Abdul Malik becomes twelve, but if you really count the people who actually had the Khilafah of the Prophet, then this number does not exceed five. The four Rightly Guided Caliphs and Umar ibn Abdul Aziz. Therefore, I do not see any meaning in this hadith.<sup>2</sup> Even a person like Ibn Arabi seems incapable of narrating the meaning of these hadiths. Ibn Arabi even excluded Imam Hassan Mujtaba (as) from the meaning of this hadith, but when it comes to inserting, then he also puts a person like Yazid in the meaning of this hadith. Also, couldn't prove this hadith wrong.

Mr. Qazi Ayaz:

He was the great Sunni scholar. Many Sunnis follow him. They say about these hadiths: I think that perhaps these hadiths refer to the time of Khilafah and the time when the Islam was in the power. Then he writes: In the time of Walid

<sup>1.</sup> Nagd-e-ahadees-e-mahdawiyat az deedgah ahl-e-Sunnat, pg: 27

<sup>2.</sup> Ariza-tul-ahwazi, vol: 9, pg: 68,96

bin Yazid, sedition was created among the Muslims. 1 Ibn Hajar al-Asqalani, in support of this view, says: "This explanation is the best meaning for these hadiths, then he adds. The people agreed on the caliphate of Abu Bakr,

then Umar, Usman and Ali reached the caliphate (Khilafah). Then in the battle of Safin the issue of govern arose. From that day onwards Mu'awiyah used the name of Caliph for himself. After reconciliation with Imam Hassan the people agreed on Mu'awiyah's caliphate. Then they agreed on his son Yazid. Hussain's work and caliphate was not completed, but he was assassinated soon. After Yazid, differences arose again after the assassination of Ibn Zubair, the people again agreed on Abdul Malik bin Marwan. After Abdul Malik, there was a consensus among his four son: Waleed, Sulaiman, Yazid and Ehsham. Umar bin Abdul Aziz got the Khilafah between Sulayman and Yazid, so there was a distance between them. Then Ibn Hajar Asqalani writes more. The twelfth caliph is Waleed bin Yazid bin Abdul Malik that the people agreed on his caliphate. And he ruled for four years."<sup>2</sup>

This would not have happened if the subject had been considered in the hadith, because in some hadiths, the number of twelve is counted by the Bani Hashim. Hafiz Bayhaqi, another great Sunni scholar, has also accepted this view.3

#### Mr. Abu Hatim bin Habban:

He is one of the most respected Sunni scholars. This is how he counts the

1. Abu bakar, 2: Umar, 3: Usman, 4: Ali, 5: mavia, 6: yazeed ibn mavia, 7: mavia ibn yazeed, 8: marwan, 9: abdul malik ibn marwan, 10: waleed, 11: sulyman, 12: umar ibn abdul-aziz,

## Mr. Khattabi:

They consider the twelve caliphs to be exclusive to the Umayyads and consider the caliphate of the companions to be the same as the caliphate of the Prophet (peace be upon him). According to him, the first caliph out of the twelve caliphs is Yazid ibn Mu'awiyah and the last caliph is Marwan al-Hammar. Khattabi, unlike all Sunni scholars, does not count Usman, Mu'awiyah and Ibn Zubair among the twelve caliphs. Rather, they count these three among the Sahabah and say: So if Marwan ibn al-Hakam is omitted because he is doubtful to be a Sahabi Or because he has won the caliphate by force and the people had agreed to the caliphate of Ibn Zubair Based on this, the number of twelve is

<sup>1.</sup> Fath-hul-bari, vol: 13, pg: 263; tareekh-ul-khulfa, pg: 25

<sup>2.</sup> Fath-hul-bari, vol: 13, pg: 264

<sup>3.</sup> Dalailul nabuwa, vol: 6 pg: 520

complete and when the Khilafah left the Umayyas so great tribulations arose, great dangers and great calamities appeared.<sup>1</sup>

# Mr. Suyuti:

Suyuti, one of the top Sunni scholars, counts the number of twelve caliphs as follows:

1. Abu bakar, 2: Umar, 3: Usman, 4: Ali, 5: hassan, 6: mavia, 7: yazeed ibn mavia, 8: mavia ibn vazeed.... and umar ibn Abdul-Aziz.

Mehtadi Abbasi may also be associated with this number because in Abbasi he is like Umar bin Abdul Aziz among the Umayyads. Similarly, another apparent caliph of the Abbasi caliphs, Zahir, can be associated with the Twelve because of his justice. As a result, two people remain. One of them is Mahdi, who is from Ahlul Bayt Muhammad (pbuh).2 Suyuti appears silent on the twelfth caliph.

#### Mr. Ibn Abi Al-Izz al-Hanafi:

In his view, there are twelve caliphs. Abu Bakr, Umar, Uthman, Ali, Mu'awiyah, Yazid, Abdul Malik, Marwan, and his four sons and Umar bin Abdul Aziz, Hahsham bin Abdul Malik are the last caliphs.

#### Research:

A careful study of the views of Ahl-Sunnah scholars and intellectuals shows that Ahl-Sunnah scholars cannot refuse these hadiths on the basis of authenticity. According to some Sunni scholars and researchers, the consensus of all Sunnis is on the authenticity of these hadiths. There is a great difference of opinion among the Ahl as-Sunnah regarding the characters of these hadiths. After collecting all these ideas. Twenty-one (21) people meet as the twelve caliphs who are as follows.

1. Abu Bakr 2- Umar, 3- Usman, 4- Ali, 5- Hassan, 6- Mu'awiyah, 7- Yazid, 8- Mu'awiyah bin Yazid, 9- Marwan bin Al-Hakam, 10- Abdullah bin Zubair, 11- Abdul Malik Ibn Marwan, 12. Waleed bin Abdul Malik, 13. Sulaiman bin Abdul Malik, 14. Omar bin Abdul Aziz, 15. Yazid bin Abdul Malik, 16. Hahsham bin Abdul Malik, 17. Waleed bin Yazid, 18. Marwan Al-Hamara, 19. Muhtadi, 20.. Zahir, 21. Mahdi. Some Sunni scholars count the caliphs of the Umayyads in twelve caliphs. However, many narrations have been copied in his condemnation.

Here are some examples:

<sup>1.</sup> Fath-hul-bari vol: 13, pg: 263

<sup>2.</sup> Tareekh-ul-khulfa, pg: 27

<sup>3.</sup> Sharh-ul-aqedatyl-tahaviya, vol: 2, pg: 736

Mr. Suyuti has narrated a hadith of the Prophet of Islam (peace be upon him) below the sixty (60) verse of Surah isra. In which he (peace be upon him) said: I have seen in a dream. The Umayyas have ascended the pulpits of all the cities and will soon rule over you. You will find them the worst rulers. The Messenger of God then sank into a deep sorrow. That is why God revealed this verse.

And the dream we have shown you is only a means of testing people.<sup>2</sup> Ibn 'Umar (may Allah be pleased with him) said: The Messenger of Allah (peace and blessings of Allah be upon him) said: "I saw in a dream the sons of Hukam ibn al-'Aas climbing on the pulpits. While everyone was in the form of an ape, then God sent this verse.

The cursed tree in this verse refers to the descendants of Hukam ibn al-'Aas.<sup>3</sup> Hukam bin Al-Aas, the father of Marwan, is the one who used to give sorrow and pain to the Prophet (SAW). He used to annoy prophet (swa) by his eyes, hands and by his body. And copied him (swa) thus this verse

It revealed In condemnation of it. The Prophet (peace and blessings of Allaah be upon him) expelled him from Madinah out of the city in spite of his mercy of the worlds. Caliph Usman III during his reign, He called the rejected one again and blessed him with proudy clothes. According to some narrations, no one saw the Prophet (peace be upon him) laughing after this dream. Ibn Jarir Tabari has also mentioned some other narrations under the same verse. According to some traditions, the Prophet (peace and blessings of Allaah be upon him) saw the Umayyads in a dream that one after another is climbing on his pulpit. Which was very unpleasant to him. And God revealed to you Surah A thousand months, is the period of the Umayya (الف شهر) Kawthar and Qadr Empire. Qasim says: When we counted the kingdom of Umayyas, it was a thousand months. There are other narrations condemning the Umayyas. I have

<sup>1.</sup> Surah-e-isra/60

<sup>2.</sup> Al-darul mansoor, vol: 5, pg: 309

<sup>3.</sup> Previous reference

<sup>4.</sup> Hijr/96

<sup>5.</sup> Previous reference

<sup>6.</sup> Jame-ul-bayan, vol: 30,pg: 260

shorten it because of lack of time. These were some of the ahaadeeth which came in absolute condemnation of the Umayyas. Ahl al-Sunnah narrates the caliphs about the case of the twelve caliphs. Here we will present some facts about his character from the authentic books of Ahl-e-Sunnah itself. To make it easier for readers for decide. Do such people deserve to be the successors of the Prophet (pbuh)? Can we include them in the twelve caliphs?

## Yazid bin Muawiyah:

Most Sunni scholars have included Yazid ibn Mu'awiyah among the twelve caliphs that which was reported to the Ummah by the Holy Prophet (sws) himself. Mr. Suyuti writes: "Yazid considered it permissible to marry a mahram, ie: mother, sister and daughter Yazid used to drink and did not pray." Yazid martyred Imam Hussain (as) and his family and companions. He ignored what God have forbade. And so the khana-e-kaaba was set on fire.<sup>2</sup> It was Yazid who denied the Prophethood and said this famous poem

The Bani Hashim had played a game for power, otherwise no news have came and no revelation have been revealed.

Abdullah ibn Zubair:

That is enough to condemn it that he himself says to Abdullah bin Abbas that: "I have been hiding in my heart for forty years in the enmity of this family of Bani Hashim." He did not send blessings on the Prophet (peace be upon him) in his sermon for forty days during his caliphate. He used to say: I did not send Durood so that no one would feel bad<sup>5</sup>.

## Marwan ibn Al-Hakam:

Marwan bin Hukam is also one of the twelve caliphs of Ahl-e-Sunnah. Hakim Nishaburi, one of the most respected narrators and rijals of Ahl-e-Sunnah. This is how he narrates an authentic hadeeth in his book. Abd al-Rahman ibn 'Awf said: No child is born in Madinah but he is taken to the Prophet (pbuh). When Marwan ibn al-Hakam came into the world, he too was taken to the Holy Prophet (sws) as usual. So he (peace be upon him) said about Marwan:

<sup>1.</sup> Tareekh khamees, vol: 2, pg: 317

<sup>2.</sup> Tareekh e yaqoobi, vol: 2, pg: 194

<sup>3.</sup> Tazkira-ul-khawas, pg: 235

<sup>4.</sup> Maroj-uz-zahab, vol: 2, pg: 71

<sup>5.</sup> Previous reference

<sup>6.</sup> Almustadrak, vol: 4, pg: 481,479

Hakim accepted this hadith as correct. The Holy Prophet Muhammad (peace be upon him) has cursed Marwan bin Al-Hakam many times.

Hakim Nisha Buri narrates another hadith:

Indeed, the Messenger of God has sent a curse on Hukam and his son (Marwan). Hakim Nisha Buri also considers this hadith to be correct. How cans a person who is cursed by the Prophet (peace be upon him) many times according to the Sunni scholars is counted among the twelve guided caliphs?

Abdul Malik ibn Marwan:

From the caliphate of which the religion was established, the earth and the human race remain. Muslims know one of these caliphs as Abdul Malik bin marwan. However, Abdul Malik ibn Marwan, according to Mr. Suyuti, is the first person in Islam to use tricks. He forbade the people to speak before the caliphs prevented people from doing good deeds. Imam Bayhaqi writes: When the news of his caliphate reached Abdul Malik bin Marwan. So at that time he had the Qur'an in front of him. He picked up the Qur'an and set it aside and addressing the Qur'an, he said:

This is my last meeting with you!

Once Abdul Malik goes to Mu'awiya's court, when he returns, Ibn 'Abbas is also there, Mu'awiyah says to Ibn' Abbas: Do you not know

that the Messenger of God (peace be upon him) remembered him (Abdul Malik) and said:

(Father of four tyrants and oppressors) Ibn Abbas replied:

Yes, I testify that he said so.

Abdul Malik is Waleed, (الجبابرة الاربعة) Remember! The four sons of Sulaiman, Yazid and Hisham, who are counted among the twelve caliphs by the Ahl-Sunnah.

Waleed bin Abdul Malik:

<sup>1.</sup> Previous reference, pg: 481

<sup>2.</sup> Tareekh-ul-khulfa, pg: 257

<sup>3.</sup> Dalailul nabuwa, vol: 6, pg: 508

The Prophet (peace and blessings of Allah be upon him) called him oppressors. And while informing the future through knowledge of the unseen.

There will be a man named Waleed in this ummah who will be tougher on the ummah than Pharaoh. Jalaluddin Suyuti writes:

Waleed was a tyrant and a oppressor.

## Yazid bin Abdul Malik:

According to Mr. Suyuti, he is the tyrant who gathered forty old men and forced them to testify that he himself is safe from sin. And there is no reckoning or punishment for the caliphs." He got away from the people and used to drink and he had a bad character. Ibn Ayesha recited a poem and brought him into ecstasy and he kept on blaspheming in ecstasy. \* This is also one of the

الارىعة).

## Hahsham bin Abdul Malik:

He is also one of the four tyrants about whom the Prophet (peace be upon him) himself prophesied. According to some Sunni intellectuals, he is the last of the twelve caliphs. Hahsham was selfish and greedy.<sup>5</sup>

## Waleed ibn yazeed:

According to some Sunni scholars, Waleed bin Yazid is the last caliph of the twelve caliphs. Siyuti writes: "Walid bin Yazid was a wicked caliph".6 Waleed was arrogant, wicked and use to drink. The accursed man once intended to go on Hajj so that he could drink alcohol on the roof of the Ka'bah. Masoodi says: One day Waleed recited this verse:

<sup>1.</sup> Previous reference, pg: 505

<sup>2.</sup> Tareekh-ul-khulfa, pg: 263

<sup>3.</sup> Previous reference, pg: 289

<sup>4.</sup> Maroj-uz-zahab, vol: 2, pg;208,199

<sup>5.</sup> Tareekh-ul-khulfa, pg: 295

<sup>6.</sup> Previous reference

<sup>7.</sup> Previous reference

<sup>8.</sup> Surah Ibrahim/15.16

Then he became angry and shot an arrow at the Qur'an and recited this poem:

أتوعِدُ كلَّ جبّار عنيدِ فها انا ذاك جبار عنيد اذا ما جئت ربك يوم حشر افقل يارب خرَّقني الوليدُ

Addressing the Qur'an, he said: Do you frighten every tyrant? Be aware i am the tyrant.

When you come to your Lord on the Day of Resurrection, say: My Lord! Waleed has torn me to pieces.

Remember, during the time of all these caliphs, Imam Ali (as) was constantly cursed by them from the pulpits. Do these people deserve to be included in the caliphate of twelve caliphs? The caliphs whose arrival was announced by the Holy Prophet (peace be upon him) to the Ummah. From whose existence the earth is left which is the guarantor of the survival of religion, Who are like the nuqba of Bani israil, Who are like the disciples of Jesus (Essa), Who are from Quraysh and Bani Hashim, Who are the guardians of religion, The honor, glory and power of Islam is from them, Their series started after the Prophet (peace be upon him) and will continue till the Day of Judgment. Those who are the guardians and patrons of the Ummah, whose existence is a source of prosperity and protection for the Ummah, will surely be the caliphs besides them.

Imam Mahdi is the last of the twelve Imams:

An examination of the views of Ahl-Sunnah intellectuals reveals that they have five views on the Twelfth Caliph, which are as follows:

- 1. Umar ibn abdul-aziz<sup>2</sup>
- 2. Hahsham ibn abdul malik<sup>3</sup>
- 3. Waleed ibn yazeed<sup>4</sup>
- 4. Marwan ul ham'mar<sup>5</sup>
- 5. Imam Mahdi (aitf)<sup>6</sup>

<sup>1.</sup> Maroj-uz-zahab, vol: 2, pg: 219

<sup>2.</sup> Aun-nul-mabood, vol: 11, pg: 244

<sup>3.</sup> Sharh-ul-aqedatyl-tahaviya, vol: 2, pg: 737

<sup>4.</sup> Fath-hul-bari, vol: 13, pg: 264

<sup>5.</sup> Previous reference, pg: 263

<sup>6.</sup> Albidaya-wa-alnihaya, vol: 6 pg: 279

There is no evidence for the first four theories. The scholars have only speculated. And these theories are not correct because according to the hadiths of the Holy Prophet (sws), the last caliph will live near the Day of Resurrection. And its very existence is one of the signs of the Hour. The age of the world is connected with the life of the last caliph. With the death of the last caliph, the earth will swallow its people

When the caliphs rise from the world, the earth will swallow its people. It has been mentioned in another hadith that Hazrat Arta says: Then from the Ahl al-Bayt of the Prophet (peace be upon him) Mehdi, the figure of beautiful life, will appear, who will fight with roman emperor.

And he will be the last Amir of the Muhammadan Ummah (peace be upon him) According to most hadiths, the twelfth caliph is the son of Bani Hashim and Hazrat Fatima Zahra (peace be upon her). Therefore, due to numerous arguments, only the fifth statement has to be accepted, that is, Imam Mahdi (as) is the twelfth caliph. Many Sunni scholars, narrators and scholars consider Imam Mahdi (as) to be the last person of the Twelfth Caliphate, ie the Twelfth Caliph. Some have even written books about it. We list only a few names here for shorten of time:

- 1. Abu dawood (died, 275)<sup>4</sup>
- 2. Ibn-kaseer damishqi (died, 774)<sup>5</sup>
- 3. Jalaluddin Suyuti (died, 911)<sup>6</sup>
- 4. Ibn- Tuloon (died, 953)<sup>7</sup>
- 5. Mut'taqi hindi (died, 975)<sup>8</sup>
- 6. Dr: Muhammad tahir-ul-qadri (Contemporary).
  7. Dr. Mansoor Abdul Hakim (Contemporary).

Reality looks:

Some Sunni scholars and researchers admit that they are incapable of producing examples of the Twelve Caliphs. However, there are some

<sup>1.</sup> Al-musnad, vol: 3, pg: 17; vol: 1, pg: 500

<sup>2.</sup> Kanz-ul-amaal, vol: 13, pg: 27

<sup>3.</sup> Al-qol-ul-bohtabar, pg: 68

<sup>4.</sup> Sunan-abi-dawood, vol: 4, pg: 106

<sup>5.</sup> Tafseer-Ibn-kaseer, vol: 2, pg: 34

<sup>6.</sup> Tareekh-ul-khulfa, pg: 27

<sup>7.</sup> Al-aimatul-asna ashrh, pg: 117

<sup>8.</sup> Al-burhan, vol: 2, pg: 859

<sup>9.</sup> Al-qol-ul-bo'atabar, pg: 64

<sup>10.</sup> Al-mahdi al-muntazir akhari al-khulfah-e-rashedeen, pg: 26

intellectuals and researchers who have made a clear confession that the twelve caliphs mentioned in these hadiths are the twelve imams of the Shia That all of them are coming one after the other without any distance or pause after the death of the Prophet (peace be upon him) and they will remain till the Day of Resurrection. The beginning of these twelve caliphs is from Ali (as) and the end will be on Hazrat Mahdi (as).

Mr. Mahlab:

He is one of the eminent scholars of Ahl-e-Sunnah says about the hadiths of the twelve caliphs:

رلم الق احداً يقطع في هذا الحديث بمعنى :»
$$^{1}$$

So far I have not found anyone who can say with certainty about the meaning of this hadith. Ibn al-Arabi says:

I have no knowledge of the meaning of this hadith.

Mr. Tor Bashti:

In his view, the hadith of the twelve caliphs and its meaning is related to those who are just and virtuous. Because in fact they are the ones who deserve to be called caliphs and it is not necessary that they sit on the throne in any case. As much as possible, the guardianship should be in their hands and

not in the hands of others. Therefore, the twelve caliphs refer to those who are metaphorically called by this name.<sup>3</sup>

Mr. Kunduzi Hanafi:

He know and write that Hazrat Mahdi (pbuh) is the last caliph and successor of the Prophet (pbuh)

قال بعض المحققين: ان الاحاديث الدالة على كون الخلفاء بعده ت اثنى عشرقد اشتهرت من طريق كثيرة فبشرح الزمان و تعريف الكون و المكان علم ان مراد رسول الله ت من حديثه هذا الائمة الاثنى عشر من اهل بيته و عتر ته: اذلا يمكن ان يحمل هذا الحديث على الخلفاء بعده من اصحابه، لقلتهم عن اثنى عشر، ولايمكن انا يحمله على الملوك الا موية، لزيادتهم على اثنى عشرو لظمهم الفاحش-الا عمر بن عبد العزيز -ولكونهم غير بنى باشم لا ن النبى تقال: «كلهم من بنى باشم» في رواية عبدالملك عن جابر، واخفاء صوته ت في هذا القول يرجح هذه الرواية: لا نهم لا يحسنون خلافة بنى باشم -

<sup>1.</sup> Sharh-e-saheeh-bukhari, vol: 8, pg: 287

<sup>2.</sup> Ariza-tul-ahwazi, vol: 9, pg: 69

<sup>3.</sup> Aun-nul-mabood, vol: 11, pg: 262

ولا عكن أن محمله على الملوك العباسية، لزيادتهم على العدد المذكور ولقلة رعابتهم الآية (... قل لاَّ أَسْئَلُكُمْ عَليَه أَجْرًا الاَّ اَلْتُودَةَ فِي القربي...) و حديث الكسائ - فلابدمن ان محمل هذا الحديث على الائمة الاثنى عشر من اهل بيته و عترته علين لا نهم كانو ا اعلم اهل زمانهم واجلهم و اور عهم واتقاهم و اعلاهم نسباًو افضلهم حسباً واكرمهم عندالله وكان علومهم عن ابائهم متصلاً محدهم تو بالوراثة والدنية؛ كذا عرفهم اهل العلم والتحقيق و اهل الكشف والتوفيق ويؤيد هذاالمعني، إي إن مراد النبتالائمة الاثني عشر من إهل بيتم ويشهده و يرجم، حديث الثقلين والا حاديث المنتكثرة المذكورة في هذا الكتاب وغيرها-

على الاقرار بامامة كلهم وقت ظهور قائمهم المهدى-رضي الله عنهم.'

Ahl-e-Sunnat scholar Mr. Kunduzi Hanafi says. Some scholars say that the number of caliphs after Hazrat Muhammad (PBUH) has been mentioned reached the point of fame in terms of certification. Considering the interpretation of these ahaadeeth in terms of time and place, it is clear that the twelve people of the Prophet (peace be upon him) are the Imams who are from his Ahl al-Bayt and Itrat. Because the application of these hadiths to the Companions who became caliphs does not seem to be correct. Since their number is less than twelve. Similarly, it is not possible to carry this number on the Umayya kings because the number of Umayyad kings is more than twelve. In the same way, the Umayyad kings have committed evil deeds and they did persecute (except Umar bin Abdul Aziz). And the Umayyads are not from the Bani Hashim either, and the Prophet (peace and blessings of Allah be upon him) In the narration which is narrated by Abdul Malik from Jabir says: " (Twelve people) All of them are from Bani Hashim" In this narration, the Prophet (peace and blessings of Allaah be upon him) prefers the

meaning of what he says softly, because the Umayyad kings did not like the caliphate of the Bani Hashim. The application of these hadiths to the Bani Abbas is also not correct because their number is more than the number mentioned (twelve) and the Bani Abbas vers:

And they also paid very little attention to the hadith e kissa. Ayat-emuwadat and hadith-e-kissa are in the glory of Ahlul Bayt (as) according to the

<sup>1.</sup> Yanabi-ul-mawadah, pg: 446

<sup>2.</sup> Surah-e-shura /23

parties. Therefore, it is necessary that this hadith be related to the Ahl al-Bayt of the Prophet and the twelve Imams of his lineage, Because they were the most learned, the most honorable, the most pious their time in knowledge. Even in terms of lineage, they were the noblest and the most honorable in the sight of God. Their knowledge was connected to their ancestor Prophet (peace be upon him) through their ancestors. In the same way, through his knowledge of heredity, he also came to know Ladni. And he was the possessor of the knowledge of the world. The people of knowledge and research, the people of discovery and success, have found them like this. Hadith Saglain in this book and in other books and the above-mentioned ahaadeeth testify to this and give preference to it. That the Prophet (peace be upon him) means of twelve Imams, twelve Imams Ahl al-Bayt. This saying of the Prophet (peace be upon him) in This means that at the time عليه الامة the narration of Jabir bin Samra of the appearance of his Qaim Mahdi (may Allah be pleased with him), all the people of the Ummah will acknowledge the Imamate and Khilafah of the twelve Imams.

Names of Imams in Ahl-Sunnah Sources:

As mentioned, according to some Sunni scholars, the hadiths of the twelve caliphs do not apply to the Umayyads or the Abbasids. On the contrary, the application of these twelve applies only to the Imams of the Ahl al-Bayt (as) who are twelve. An important point that emerges is that the names of these twelve caliphs are also found in some Sunni sources. Here we will present the names of twelve caliphs from the book of Ahl-e-Sunnat scholar Mr. Kunduzi Hanafi in the service of the readers. Mujahid narrates that Ibn Abbas said:

قدم يهودى يقال له مغثل فقال: يا محمد! اسئلک عن اشياء تلجلج في صدرى منذ حين » فان اجبتنى عنها اسلمت على يديک. قال: سل يا ابا عماره! فقال... فاخبرنى بمن و صيک من هو فامن نبى الاوله وصيى وان نبينا موسى بن عمران اوصى يوشع بن نون، فقال: ان وصى على بن ابى طالب و بعده سبطاى الحسن والحسين تتلوه تسعة آئمة من صلب الحسين ـ قال: يامحمد! فسمهم لى \_ قال: اذا مضى الحسين فابنه على، فاذا مضى على فابنه محمد، فاذا مضى على فابنه على، فاذا مضى على فابنه على، فاذا مضى على فابنه على، فاذا مضى على فابنه محمد، فاذا مضى على موسى فابنه على، فاذا مضى الحسن فابنه على، فاذا مضى الحسن فابنه على، فادا مضى الحسن فابنه على، فادا مضى على موسى فابنه الحسن، فاذا مضى الحسن فابنه على، فادا مضى على فابنه الحسن، فادا مضى على عشر

A Jew named Maghsal came to the service of the Holy Prophet (sws) and began to plead O Muhammad! Some questions have been on my mind for some time now. I will ask you a question. If you can answer, then I will accept Islam at your hands. The Prophet (peace and blessings of Allah be upon him) said: O 'abba Amara! Ask? He said: Who is your guardian? There is no prophet, but he has his successor. Our Prophet Musa ibn Imran appointed Yusha ibn Nun as his successor. The Prophet said: My guardian is Ali ibn Abi Talib. After him, my two sons are Hassan and hussain (as) after him, nine descendants of Hussain's descendants are my guardians. The Jew question again: O Muhammad! Tell me their names! The Holy Prophet said: After Hussain, his son is Ali and when Ali passes away, his son will be Muhammad and when Muhammad passes away, and their sons will be Ja'far. When Ja'far passes away, their sons will be Musa as my guardian. And when Moses passed away, his son Ali will be my successor and when 'Ali passes away, his son Muhammad will be my successor, and when Muhammad passes away, his son' Ali will be my successor. And when Ali passes away, his son Hassan will be my successor, and when Hassan passes away, his son Hujjat Muhammad Mahdi will be my successor, so these are twelve.

## Summary

This is the summary of the attributes of the Imams (twelve Imams) in the Sunni sources. Twelve Imams will be from the Quraysh and Bani Hashim, They are the guardians of this Uummah, and these will be sponsors, custodians and owners. These will be twelve like the children of Israel (nugba of the bani Israil). They are like the disciples of Jesus they will come after the Prophet (peace and blessings of Allah be upon him) and one after another, without any distance. The Twelve Imams are planned by God. (This conclusion is taken from the hadeeth "Oada 'al-Nagba' of the Children of Israel" Because the word related to them in the Qur'an is "Ba'athna") Twelve Imams are the guarantors of the glory, success, honor and survival of the religion till the Day of Judgment. His caliphate will last till the Day of Judgment. It will be the prosperity of the Ummah. They will save the Ummah from chaos and destruction. No one's enmity can harm them. The Ummah will never perish as long as there are twelve Imams among them. After the twelfth caliph, the earth will swallow its inhabitants and will destroy. The first caliph in the twelve imams was Ali and the twelfth will be Mahdi (aitf).

I think these narrations point to the destiny of the Muslim Ummah that as long as the Ummah adheres to these twelve caliphs their religion and world will remain inhabited; separation from twelve caliphs is the ruin of religion and world. These hadiths are miraculous and unseen. In which predictions have been made about the future and the time to come.

# Bibliography:

- 1. Ibn batal, ibl hassan, ali ibn-e-khalaf, sharh-e-saheeh bukhari, vol: 10, maktab-ur-rushd, riaz, Died (2000)
- 2. Ibn-e-jozee, sibt, Tazkira-ul-khawas, moa'asa-e-ahlybait, Beirut, Died (1981).
- 3. Ibn-e-hanbal, imam ahmed, Al-musnad-ul-imam ahmed ibn muhammad hanbal, vol: 20, Research ahmed shakir-o-hamza, ahmed-uz-zain, dar-ul-hadith, qahira, died (1995).
- 4. Ibn-e-hanbal, imam Ahmed, musnad-e- ahmed Ibn-e-hanbal, vol: 6, dsr-ul-fikr.
- 5. Ibn-e-surah, abi esa Muhammad ibn-e-esa, Sanan-ul-tirmidi, vol: 5, dsr-ul-fikr, Beirut, Died (1994).
- 6. Ibn-e-toloon, shams-ud-deen Muhammad, Al-aimatul-asna ashrh, manshuraa-tul-razi, qom.
- 7. Ya'qubi, ahmed ibn-e-abi ya'qub, ibn-e-wazeh, Tareekh e-ya'qubi, vol: 2, translate Muhammad ibrahim ayati, shirkat intisharat-e-ilmi-o-farhangi, tahran, 1378.
- 8. Aaluci, mahmood, rooh-ul-ma'ani, (fi tafrees-ul-quran-ul-azeem wa sabh-ul-masani) vol: 30, intisharat-e-jahan, tahran.
  - 9. Bukhari, saheeh bukhari, dar-ul-jabal Beirut, vol: 9
- 10. Bastavi, abdul aleem abdul azeem, almahdi al-muntazir (fi zaoh-ul-ahadees wal-asar-ul-saheeh) , almaktabat-ul-maki'ya dar ibn-e-hazam, makkah, Died (1991)
- 11. Boshavi, Muhammad yaqub, naqd-e-ahadees mahdawiyat az deedgah-e-ahl-3-sunat, qom, intisharat markaz-e-jahani uloom-e-islami, 1374
- 12. Baghavi, abi Muhammad ul-hussain ibn-e-masood, Masabih-ul-sunnah, vol: 4, Research, yosuf abdul-rahman and company, dar-ul-ma'arfah, Beirut, Died (1987)
- 13. Baghavi, abi Muhammad-ul-hussain ibn-e-masood, abi Muhammad-ul-hussain ibn-e-masood, sharh-ul-sunnah, vol: 8, dar-ul-fikr Beirut Died (1994)
- 14. Behqi, abi bakar ahmed ibn-e-Ali, dalail-ul-nabuwah (wa ma'arfat-ul-ahwal sahib-e-shareha), vol: 7, dar-ul-kutub al-razi, qom, Died (1989)
- 15. Jazri, Ibarak ibn-e-Muhammad ibn-e-aseer, jamia-ul-usool (fi ahdees-ur-rasool), maktaba-tul-tijariah, makkah, Died (1983)
- 16. Hameedi, Muhammad ibn-e-fatuh, aljama bain-ul-saheeheen, vol: 4, dar ibn-e-hazam, Beirut, Died (1998)
- 17. Hanfi, hafiz Suleman ibn-e-ibrahim-ul-qandozzi, banabe-ul-mawaddatah, maktabat baseerati, qom, Died (1966)
- 18. Khateeb, Muhammad ujaj, ussol-ul-hadees (ulooma wa moutalama) , dar-ul-fikr, Beirut, Died (1989)

- 19. Khateeb-ul-tabreezi, Muhammad ibn-e-abdullah, mishka-tul-masabih, vol: 4, dar-ul-fikr, Beirut, Died (1991)
- 20. Damishqi, kazi Ali bin ali bin Muhammad bin abil azz, Sharh-ulagedatyl-tahaviya, vol: 2, mo'asatul risala, Beirut, Died (1994)
- 21. Damishqi, ibil-fida islamil Ibn-kaseer, almidayah wan'nihayah, vol: 14, mo'asatul Tareekh-ul-Arabi, Beirut, Died (1992)
- 22. Damishqi, ibi kaseer, tafseer-ul-quran-ul-azeem, vol: 4, dar-ul-marqata, Beirut, Died (1987)
- 23. Diyar-e-bakri, hussain ibn-muhammad ibn-e-hassan, tareekh khamees (fi ahwal-e-nafs e fasees) vol: 2, dar-ul-sadir, Birut
- 24. Zahabi, abi Abdul Muhammad ibn-e-ahmed ibn-e-usman, meezan-ulaitidal, vol: 4, dar-ul-fikr.
- 25. Sajistani-ul-azdi, abi dawood suleman-ul-ashas, sunnan-e-abi dawood, vol: 4, dar ahyah-ul-tarasul arabi, Beirut.
  - 26. Siyuti, jalaluddin, nasoor, vol: 8, dar-ul-fikr, beirut, Died (1993)
  - 27. Siyuti, jalaluddin, tareekh-ul-khulfa dar sadar, Beirut, Died (1997)
- 28. Tibrani, abi qasim suleman ibn-e-ahmed, alma'ajmaul kabeer, dar ahyah-ul-tarasul arabi
  - 29. Tibri, Muhammad ibn-jareer, jami-ul-bayan, vol: 20,dar-ul-fikr, Beirut
- 30. Tunji, abil-fatuh Abdullah ibn-e-abdulqadir, Tahzeeb-ul-sannanaltirmidi, vol: 3, dar-ul-ma'arfah, maghrib
- 31. Abdul hakeem, mansoor, almahdi al-muntazir akhirul khulfah-erashideen, almaktabatul-tofeeqiyah, qahira
- 32. Ajli, hafiz ahmed ibn-e-abdullah ibn-e-sualah ibil-hassan, tareekhul sikhat, darul tubul-almiyah, Beirut, Died (1984)
- 33. Askalani, ibn-e-hajar, abi hajar, Taqreeb-ul-tahzeeb, darul kutubul almiyah, Beirut, Died (1995)
- 34. Askalani, ibn-e-hajar, Fath-hul-bari, darul kutubul almiyah, Beirut, Died (1997)
- 35. Askalani, ibn-e-hajar, lissan-ul-meezan, vol: 10, dar ahyah-ul-tarasul arabi, Beirut, Died (1995)
- 36. Azeem abadi, abi tai'yab' Muhammad shams-ul-hub, (sharh-sunan-eabi dawood) vol: 1,4, darul kutubul almiyah, Beirut
- 37. Qadri Muhammad tahir, alqool-ul-mo'atabar fil imam-ul-muntazir, minhaj-ul- guran publications, lahore Died (2002)
- 38. Maliki, imam-ibn-e-arabi, Ariza-tul-ahwazi (shahrh-e-saheeh tirmidi) vol: 13, darul kutubul arabi.
- 39. Mubarakfuri, bi alla Muhammad Abdur-Rahman ibn-abdul raheem, tohfatul-ahwazi, vol: 10, dar ahyah-ul-tarasul arabi, Beirut, Died (1998)
- 40. Mutaqil hindi, allaudeen, Kanz-ul-amaal, vol: 18, moa'asatul-risalat, Beirut, Died (1989)

- 41. Mazi, jamaluddeen abil hajaj yusoof, Tahzeeb-ul-kamal, (fi asma ur rijal) vol: 22, dar-ul-fikr, Beirut, Died (1994), 126, masoodi, abul-hassan abi ibn-e-hussain, marwajuz zahab wa ma'adan-ur-johar, vol: 2, translation abul qasim, painda, shirkat intisharaat ilmi o farhngi, tehran, 1374
  - 42. Nowi, sharh-e-saheeh muslim (sharh), dar-ul-qalam, Beirut
- 43. Nishaburi, abi Abdullah alhakim, almustadrak, vol: 4, dar-ul-ma'arfah, Beirut
- 44. Hindi, ali ibn-e-hassam (almashoor bil Mut'taqi), alburhan fil allamat-e-mahdi akhir-uz-zaman vol: 2 research jasim ibn-e-Muhammad mahlahal yaseen, Died (1998)
- 45. Haitmi, ibn-e-hajar, swai'qul muharikaat, (alla ahl-ul-rafz o zalal, alzindaqah), vol: 2, albehiqi moa'asatul-risalat, Beirut, Died (1997)
- 46. Haitmi, ali ibn-e-abi bakar, Majma-ul-zawa'id o mamba-ul-wafa'id, vol: 10, dar-ul-kutub-ul-arbia, Beirut.

# Interdisciplinary study of environment, Quran and Islam: with emphasis on statement of second phase of the revolution

Kianoosh Digaleh<sup>1</sup>

#### Abstract:

The environment is one of the most important discussions of humanity that is always investigated around it. The environmental purpose of the environment, environmental order, environmental laws and the relationship between earth sciences (geotechnics) with the Holy Quran and the statement of the second step of the revolution has been investigated.

The relationship between environment and environmental rights has been investigated with verses of Quran and hadiths. The environmental advice of the elders of Islam and dear ayatollah Imam Khamenei has also been reviewed.

The Islamic Approach to the Environment and Sustainable Groundwater review.

The Islamic metaphysical perspectives of environmental issues

The paper is scientifically-research. The case and scientific study method is more interested in this paper.

The goal is to explain the interdisciplinary approach and the environmental link with the Holy Quran and move in line with the second step statement of the revolution. One of its results is to increase the importance of the environment and attention to the biomass. Because the environment is also effective on human health.

**Keywords:** Environment, Quran, Islam, Environmental rights, environmental economy

https://orcid.org/0000\_0002\_2204\_5651

<sup>1.</sup> BS.c student in civil engineering at Urmia University (Orūmīyeh University), Faculty of engineering, Department of Civil engineering

Urmia , Islamic Republic of Iran. Author's Telephone: +989385291192 email: Digalehkianoosh@gmail.com or kiakia987kia@gmail.com

#### Introduction:

With the growing population growth in different regions of the earth, we have seen an increase in environmental degradation. Recently, we have seen an increase in Islamic studies on the environment and has been created between the environment between the environment and Islam and the Holy Ouran. With the correct policies, the environment in the Quran and with a scientific approach is based on the second step of the Islamic Revolution. To protect the environment, guidelines and directives and regulations and regulations can be used and the framework for exploiting nature. A new discussion has recently been raised is an Islamic environmental economy. Based on the environmental economy based on the perspective and Islamic worldview. The study and environmental analysis systematically based on the verses of the Ouran and Islamic insight, are one of the new and modern discussions in modern societies. The subject of the environment in the Holy Ouran is not merely an ethical and spiritual aspect, but a more comprehensive look.

Environmental ecological catastrophe is actually due to the mental and psychological crisis of society. Beliefs and traditions and Islamic lifestyles can load humans with responsibility and logical, and somehow links humanity with ethical foundations. From the point of view of Islam, man is responsible for himself, God and the environment and others, and they must establish a coordinated and unity and conventional relationship with each other.

Having Good behavior with insects and animals and avoid making pollution to surface water, and avoid air pollution and the environment from the results of Islamism.

The world and humans and the environment, all with surrendering to God's demands. Humanity teaches human beings that any environmental disruption and disturbance of the cycle of nature are avoided. The right to all environmental elements is better observance.

#### ISLAMIC POINT OF VIEW ON THE ENVIRONMENT

In this part, we will expand the perspective of Islam to the environment. Todays Analysis of environmental problems is humanity. The environment is tied with various topics, physical, ecological, hydrologic, geotechnical and biological issues. Therefore, maintaining the environment under any title can be useful and causes human salvation. The view of the religion of Islam is based on the environment based on wisdom, knowledge, humanity and orbital ethics. God says in the Holy Quran: [We did not create the heavens and the earth and whatever is between them except with consummate wisdom and for a specified term. Yet the faithless are disregardful of what they are warned.]<sup>1</sup>

This verse can indirectly refer to the existence of ecological equilibrium and ecosystem in nature. This verse can indirectly refer to the existence of ecological equilibrium and ecosystem in nature. Some other terms like "hagh" and "adl" means that a specific biological equation is ruling on the ground and energy does not disappear in nature and changes from another state. The ruling values in nature are quantitatively and qualitatively in the state of balance and sustainability. God says in the Holy Quran: [Verily, all things have We created in proportion and measure.]<sup>2</sup>

Growth and development and creation are anything in the environment with equality and justice and equilibrium. Humanity has no right to disturb the balance and environmental order and should take a special attitude.

[And every kind of thing is produced on the earth in due balance and measure. The mineral kingdom supports the vegetable and they are in their turn support the animal, and there is a link of mutual dependence between them. Excess is eliminated.

The waste of one is made the food of another and vice versa. This is an infinite chain of gradation and interdependence]<sup>3</sup>

We must know that Islamic ethics includes all the hidden and obvious dimensions of life. Having a personality and belief and behavioral balance to move on the path of environmental ethics is necessary. Moving on the path of pleasure God makes it diligent to survive and improve the environment. Islamic life is sensitive to environmental health, and Islamic societies establish a friendly environment.

We know that in the religion of Islam, it has been paid to cleanliness and cleanliness, so that the preservation of cleanliness is half the Islamic religion.<sup>4</sup>

In governments based on Islam, they plan in such a way that sustainable development and fair and logical exploitation of natural resources. In the statement of the second step of the Islamic Revolution of Iran is referred to the principled management of natural resources. Technical planning ,Universal and public monitoring by people , The intellectual property of the environment for general use are very important.

When the above items are achieved, nature is maintained.

Islamic Environmental Systems Engineering

Based on the statement of the second step of the Islamic Revolution, I want to propose an idea of Islamic environmental engineering based on the Holy Quran. Today, pollution of groundwater, air pollution, global warnings, extinction of different animal species, needs new thinking.

We have in The "Second Phase of the Revolution":

[In spite of all these onerous problems, the Islamic Republic took greater and stronger steps day after day. The past 40 years exhibited great jihads, brilliant achievements and amazing advances for Islamic Iran. The magnitude of

the progress made by the Iranian nation in the last forty years is well-recognized when compared to similar spans following other major revolutions such as the French Revolution, the October Revolution of the Soviet Union and the Indian Revolution. The jihadi management strategies inspired by Islamic faith and the belief in the principle of "we can do it"—that Imam Khomeini (r.a.) had taught us all—assisted Iran in its achievement of dignity and progress on various areas.15

In this section, topics such as the principle of "We Can do it." The first step for taking steps to exploit the statement of the second step of the Islamic Revolution for environmental engineering is believing the principle of "We Can do it".

Yes absolutely everything comes from the religion, if we can operate The "Second Phase of the Revolution"

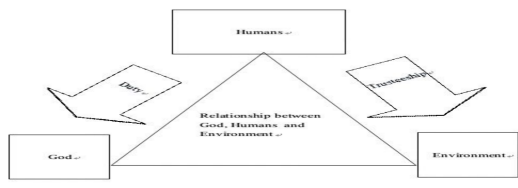
Definitely we win and we can step up in the direction of reengineering environment based on religious teachings. Because The "Second Phase of the Revolution" had Written on the basis of the Ouran and Islam.

Furthermore Albert Einstein said that: ["Science without religion is lame, religion without science is blind."]<sup>6</sup>

Therefore, I believe that religions and Islamic religion. I mean the most complete religion is better to combine with environmental science and environmental issues and human health, then both can be complementary. In addition we knew that the most comprehensive religion is Islam. When in the statement of the second step of the Islamic Revolution, Jihadist management has been spoken. It means that we should manage works with all power. In the environmental discussion, we also need jihad management.

Dear ayatollah imam Khamenei says: [Destruction of the environment should be criminalized and prosecuted as a crime. Amendment and revision of the existing laws and strengthening of demanding supervisions [are necessary steps to be taken]. Supervision should be carried out without any exception and heads of supervisory bodies personally see to this. Perhaps, one of the most important aspects is to build culture. People should know how important it is to protect the environment. ]<sup>7</sup>

The authorities must manage and plan that maintaining the environment into public culture. The importance of environment engineering is very bold. Perhaps, Ouranic attitudes can help managers to use guran advices for leading people to protect environment.



general policies on the environment

The principled management and science-oriented science is very necessary.

Signing and unity in environmental discussion is very important. When the environment has legal structures, it can be followed up by the prosecutor as public rights. When the destruction of the environment is not a crime, it is natural that the police and the prosecutor will not be able to pursue affairs, so the drafting of the rules is harder to do. Management is better in general, that's all environmental elements such as water, soil and biomass are organized. The necessity of creating a national environmental intelligent system is necessary to increase the protection of the country's nature.

Correcting climatic and environmental conditions for promotion and human survival is good for suggestions.

Determine effective and useful punishments for prevention environmental crimes such as cutting trees, air pollution and so on. Subsequent measurement and evaluation and approximate observation of the environment and operate for monitoring environmental maintenance.

The writing and compilation of land and planning programs for quantitative and qualitative environmental development are also necessary. Improving ecological power to increase productivity and social efficiency. Planning of jihadist managers about the environment is better to be legitimate and in line with environmental sustainability indicators.

Reconstruction and improvement and renovation and desertification and increase in urban and rural green spaces and green architecture is an important issue.Pay attention to the environmental economy and the green economy in line with the implementation of targeting and environmental optimization. Use healthy and clean energy, such as solar energy, hydroelectric energy, geothermal energy, wind energy to maintain environmental health. Providing healthy and organic agricultural products when environmental science principles are observed.

Scientific and efficient management of the reciprocities, as well as the jihadist management of urban waste, so that this pollution does not enter the rivers and purify them. Balancing between surface water and groundwater due to prevent environmental wast.

Compilation and approval and implementation of environmental ethics to cultivate the correct way of protecting agricultural land and nature. God says in the Holy Ouran: [Did We not make the earth a resting place?/and the mountains

stakes?/and create you in pairs?/and make your sleep for rest?/and make the night a covering?/and make the day for livelihood?/and build above you the seven mighty heavens?]<sup>8</sup>

The system of nature is based on cause and effect, and this is a great lesson for mankind to advance his work with logic and reason. The presence of trees and plants in nature leads to stylized air and prevents environmental pollution.

Both legally and jurisprudential and ethical attitude have been ordered and necessary.God says in the Holy Ouran: [Corruption has appeared in land and sea because of the doings of the people's hands, that He may make them taste something of what they have done, so that they may come back.]<sup>9</sup>

Dear ayatollah Imam Khamenei: [Environmental concerns must be one of the crucial factors that should be taken into consideration when manufacturing engines and all other industrial products. Destroying the environment is one of the things that harm an entire nation, an entire region and sometimes the entire world - and the consequences become tangible only when they are irreversible. The issue of environment is a very important issue. Islam has paid a lot of attention to the issue of environment. The importance of protecting the environment has been recognized in the modern world. Preserving the environment is among our Islamic teachings.]<sup>10</sup>

Environmental education is better than schools and should continue until the end of the university, because this human duty leads to more people with nature. The use of various urban and rural capacities for awareness of people to prevent environmental destruction is an irrefutable necessity.

The gradual transfer of experiences based on organizational chart is necessary to increase the powers surrounding environmental issues.

[Dear ayatollah Imam Khamenei spoke of the significance of the environment in the Constitution and said, "Actions to conserve the environment are religious, revolutionary activities. We should not look at such activities as being just some formal, ornamental activities."

His Eminence stated that the diversity in climate and environment that exists in the country is a good opportunity for the people and the youth of the country to be active in the area of the environment. Expressing his regret at the destruction of forests, natural resources and sources of groundwater at the hands of profiteers, he said, "Destroying the environment is a grave tragedy that ruins humanity's future. Therefore, both the officials and the people should work against this."

Referring to events such as burning forests and the drying of lakes and wetlands, Imam Khamenei stated, "These events can be prevented. The officials who do not carry out their duties are to blame."

Elsewhere in his statements, the Leader of the Islamic Revolution touched on the issue of the Coronavirus pandemic, saying, "Last year, people acted in accordance with the recommendations during the New Year holidays, thus immunizing the country against a grave disaster. But this year, the danger is even more serious and more widespread. Therefore, everyone should observe the recommendations this year as well."

He continued on to say, "Whatever the National Committee on Combating Coronavirus announces should be carried out. If they have imposed bans on traveling, people should not travel. I myself will definitely not travel this year, just like last year."

Another issue that dear ayatollah Imam Khamenei discussed was the problem in people's livelihood due to the pandemic, "If Corona continues, there will be more problems in livelihood. Therefore, everyone should cooperate to eliminate this disease as soon as possible."

Expressing his dissatisfaction concerning the issue of high prices and the people's problems in livelihood, His Eminence stated, "This situation close to the New Year has caused us great concern. Of course, there is not a shortage in goods such as fruits, but prices are extremely high. And it is not the hardworking farmers who are receiving the profit from these high prices. Rather, it is profiteering dealers and middlemen who are reaping large profits at the expense of the people."

The Leader of the Islamic Revolution stressed that the officials must solve the people's economic problems and the issue of high prices. He also added, "There are solutions for all these problems. I have discussed these points with officials many times in numerous meetings. I have communicated the solutions suggested by the experts to the officials." ]<sup>11</sup>

After the revolution in 1357, according to some experts, the level of environmental protection and nature increased, and the environment was established as social capital.

Water management and Islam point of view

The other part of the environment is water resource management. The Holy Quran is not the only guidance and strategy book, but also has many scientific points. Or searching in verses of the Holy Quran, in addition to the importance of water, we also see the material and chemical properties of water, pay attention to nature and one of its important elements, the water is very emphasis. A very interesting point in the Holy Quran is that he has been sufficiently and in size of water, that is, the overall amount of water resources are fixed.

In addition God says in the Holy Quran: [O Children of Adam! Put on your adornment on every occasion of prayer, and eat and drink, but do not waste; indeed, He does not like the wasteful.]<sup>12</sup>

The more interesting thing is that even rainfall is also based on wisdom and divine justice, so annual rainfall of its total total amount is usually fixed. No one can disturb the environmental cycle of nature. The lavish and excessive water consumption is not correct, actually this is opposite of the laws and regulations, and contrary to the orders of Islam, even in the statement of the second step of the Islamic Revolution, it also refers to water resources management. There is no reliable reason to get water vapor from the surface of the earth, and this indicates the constant amount of water resources on the ground. Water plays an important role in the formation of lifestyle and information technology and human development.

Strengthening the forces of different cooperation between various systems and elements of the system to accelerate and facilitate environmental affairs can be a good solution.

Reinforcement and reengineering environmental diplomacy

One of the ways to strengthen and reengineering environmental diplomacy is to add conventions and international environmental agreements.

Prioritizing the factors affecting the formulation of environmental diplomacy policy for public interest. Also upgrading Iran's legal system and attention to the issue of environmental policy with the development of environmental diplomacy. Designing a model for implementing environmental policy in areas by exploiting the capacity of international organizations in particular United Nations. Also, the launch of deep environmental movements to improve the environment with power should be followed. Environmental taxes are effective in reducing the vulnerability of nature.

We all know that in the Islamic Republic of Iran, the approval of environmental laws was the result of the notification of dear ayatollah Imam Khamenei environmental policies.

In the country of the Islamic Republic of Iran, governments change every four years, but the general policies of the Islamic Republic of Iran, which are communicated by dear ayatollah Imam Khamenei, are fixed, and this will stabilize the development goals.

If the pattern of energy and gas energy consumption in the Islamic Republic of Iran, we should enter energy in the coming years. Increasing greenhouse gas production causes more air pollution and disrupts the entire environmental ecosystem. God says in the Holy Ouran: [We made the sky a preserved roof and yet they are disregardful of its signs.]<sup>13</sup>

The "sky "means atmosphere and air. So God made it for us to live easier. Attention to environmental ethics and the green economy in order to implement the wisely statement of the second step of the Islamic Revolution, the map is a good way to solve problems.

The formation of an environmental research committee is necessary for the accurate observation and observation of the environment for the expansion of value creation than nature.

#### Conclusion and discussion:

A statement by the second step of the Islamic Revolution and the Religion of Islam and the Holy Qur'an can be a new way to re-engineering environment based on Islamic thinking.

# Funding:

This research paper was founded by kianoosh Digaleh, BS.c student in Civil engineering at Urmia University (Orūmīyeh University) ,Faculty of engineering,Department of civil engineering,Urmia,Islamic Republic of Iran.

## Acknowledge:

I want to cum and thanks to International congress of the "Second Phase of the Islamic revolution from the Perspective of the Holy Quran and Hadith". I also want to thank God who helped me writing this article.

# Bibliography:

- 1. Qarai translation, The Holy Quran, surah Ehghagh, verse 3.
- 2. yusufali translation, The Holy Quran, surah ghamar, verse 49
- 3. Ali, Abdullah Yusuf, page. 640.
- 4. Musnad Ahmad, vol. 5, p. 342

Religious and Quranic Concepts and Values in '1399 'Kianoosh 'Digaleh https://civilica.com/doc/1149493 'Epidemics; Challenges and Opportunities

The "Second Phase of the Revolution" Statement addressed to the Iranian nation

 كيانوش ديگاله، 1399، مفاهيم و ارزش هاي ديني و قرآني در بلاياي همه گير؛ چالش ها و فرصت ها. ژورنال حيات طيه

doi: 025/p-1.2020.5048

http://p-l.journals.miu.ac.ir/article 5048.html?lang=fa

Beloch Sehryani, Abdul Khaliq (1989), The Concept of Regional Rights in An Islamic State, Jacobabad: Maktaba Islah-e-Milat.

Husaini, S.W. Ahmad (1980), Islamic Environmental Systems Engineering: A Systems Study of Environmental Engineering, and the Law, Politics, Education, Economics, and Sociology of Science and Culture of Islam, London: Macmillan Press.

- 6. http://einsteinandreligion.com/scienceandreligion.html
- 7. https://english.khamenei.ir/news/6107/Protecting-the-environment-mustbecome-a-part-of-public-culture

Nasr, S.H. (1990), "Islam and the Environmental Crisis", Mass Journal of Islamic Science, vol. 6.

Akbar, Khalid Farooq (1992), "Environmental Crisis and Religion: The Islamic Viewpoint", Islamic Thought and Scientific Creativity, Islamabad: vol. 3, no. 1

https://english.khamenei.ir/news/2497/Expand-green-economy-administerjustice-and-raise-awareness

8. Qarai translation, The Holy Quran, surah Naba, verse 6,7,8,9,10,11,12.

Kianoosh Digaleh, Review and analysis of civil engineering, construction: And architecture Flavored by Islamic approaches (and a look at project management), Y-Y Junio 4) LAP LAMBERT Academic Publishing)

9. Qarai translation, The Holy Quran, surah Rum, verse 43.

- 10. https://english.khamenei.ir/news/3474/Preserving-the-environment-is-among-important-Islamic-teachings
- 11. https://english.khamenei.ir/news/8404/Environmental-conservation-Religious-and-revolutionary

- 12. Qarai translation, The Holy Quran, surah Eraf, verse 31
- 13. Qarai translation, Surah Anbiya, verse 32

Kamali M.H. (2016) Islam and the Environment: An Examination of the Source Evidence. In: Kamali M., Bakar O., Batchelor DF., Hashim R. (eds) Islamic Perspectives on Science and Technology. Springer, Singapore, https://doi.org/10.1007/978 \_ 981 \_ 287 \_ 778 \_ 9 \_ 12

# A study of the political and religious calamities of today's Islamic community in the light of the Holy Quran

Syeda Aleeza Kazmi<sup>1</sup>

#### **Abstract**

In the Qur'an, "temptation" is used for two different meanings. One of them is positive which means trial, while the other is negative which is used in the sense of temptation and mischief. The second meaning is that corruption has a devastating effect. If there is sedition in a society, that society will not breathe a sigh of relief. Any kind of insecurity and oppression will become a part of this society. It kills personalities and destroys society. The Qur'an also points out many of its negative factors. The Temptation in Islam started with Saqifa. Due to the abandonment of Ghadeer, the Muslims were deprived of the divine leadership of Hazrat Ali (as). She was the name of Fatima Zahra (a.s).

How is it possible to forget all the companions of Ghadeer after the demise of the Messenger of Allah (peace be upon him)? Why and how did he leave the journey of faith and start the journey of polytheism and idolatry again? Something like this is seen in the Muhammadan Ummah.

Keywords:

Temptation: Trials, Corruption, Quran, Society, Factors, Types.

Semantics:

This is how some lexicographers interpret temptation.

The substance of temptation is fascinated. Its literal meaning is to burn gold in fire and it is known to be pure. Contemporary scholar Mr. Mustafavi writes:

1. syedaaliza572@gmail.com:

أنّ الأصل الواحد في المادّة: هو ما يوجب اختلالا مع اضطراب. فما أوجب هذين الامرين فهو فِتْنَةٌ. و لها مصاديق: كالأموال، و الأولاد، و الاختلاف في الآراء، و الغلق في الأمر، و العذاب، و الكفر، و الجنون، و الابتلاء، و غيرها إذا أوجب الأمرين المناهدية المناهدية

In fact, the only thing in this substance is that which causes disturbance along with anxiety and disturbance. The thing that causes both of them is temptation, so it is temptation. When caused by two things.

Meaning Of Temptation in Quran:

The word temptation is used 30 times and the same substance 16 times in the Quran. In the Quran, temptation is used in different meanings, concepts and instances. Some of them are as follows:

The temptation has come in the sense of trial and examination.

Temptation means to deceive:

Temptation has come in the sense of calamity and torment:

Temptation has come to mean misguidance:

Temptation means polytheism, disbelief and idolatry:

Temptation has come in the sense of collective mischief:

Temptation means children and wealth:

Means madness: Temptation

The word fascinated is noun derived from a matter fascinated and in the same way this word can also become a source, so it is reasonable and Mysore.<sup>2</sup>

د. حسن مصطفوى، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، ج٩ص ٢٤
 حسافي محمود، الحدول في إعراب القرآن، ٣٩/٢٩

There is a common meaning in all these meanings of temptation which is called common spiritual meaning and it is to separate the pure thing from the pure thing due to going into the fire of gold but for this one has to endure pain, suffering and hardship.

Types and instances of sedition:

If we consider the types and instances of sedition, it becomes clear that there are innumerable instances and types of sedition, but here only a brief reference will be made to the ideological and political collective sedition.

# A) Doctrinal intellectual temptation:

This type of sedition is the most dangerous and deadly of all kinds for human society. The negative effects of the sedition that arose in Islam with the demise of the Prophet (peace be upon him) and the Khilafah still remain. And there is no ambiguity left for any person, so the Sunni commentator, narrator and historian Mr. Tabari writes:

«يا يني عبد المطلب إني والله ما أعلم شايا في العرب حاء قومه بأفضل مما قد حئتكم به إنى قد حئتكم بخبر الدنيا والاخرة وقد أمرني الله تعالى أدعوكم إليه فأبكم يؤازرني على هذا الأمر على أن يكون أخى ووصبى وخليفتي فيكم قال فأحجم القوم عنها جميعا وقلت وإني لأحدثهم سنا وأرمصهم عينا وأعظمهم بطنا وأحمشهم ساقا أنا يا نبي الله أكون وزيرك عليه فأخذ برقبتي ثم قال إن هذا أخي ووصى وخليفتي فبكم فاسمعو له وأطبعوا قال فقام القوم يضحكون ويقولون لأبي طالب قد أمرك أن تسمع لابنك وتطيع» ا

The text in this tradition:

«إن هذا أخى ووصى وخليفتي فيكم فاسمعو له وأطيعوا قال فقام القوم يضحكون ويقولون لأبي طالب قد أمرك أن تسمع لابنك وتطيع»

It is of great importance that if we consider this sentence, the biggest dispute in the world of Islam will be resolved even today. The people present in the meeting also understood this meaning, so they mocked Abu Talib and said to him: You have been ordered to listen to your son and obey him. They have been fighting among themselves for fourteen hundred years. After the demise of the Prophet (peace be upon him) there have been three major battles between the Companions on the same issue, such as Jang-e-Jamal, Safin and Nehruwan. The Prophet (peace and blessings of Allah be upon him) himself reported these three wars. The Sunni scholar Ibn Abi al-Hadid Mu'izzali writes that the Prophet (peace and blessings of Allah be upon him) addressed Imam Ali (as) and said:

١. طبري، محمد بن جرير: تاريخ الطبري، ٢/٣٤

After me you will fight Naqshbandi, Qastin and Marqeen. This news is one of the signs of the prophethood of the Prophet (peace be upon him) because it is one of the clear unseen news in which there is no possibility of trickery.

Of these three tribulations, the most dangerous was the tribulation of Nehruwan and Jamal, says Imam Ali a.s himself.

I opened the eye of sedition. If it were not for me, then there would be no one to fight with the people of Nehruwan and the companions of Jamal. That is to say, he has made a gap between truth and falsehood and has disgraced falsehood.

After the demise of the Prophet (peace and blessings of Allah be upon him), the greatest tribulation appeared in the form of Saqifa. Imam Ali (as) called Saqifa a temptation (Peace be upon him). Hazrat Zahra (peace be upon her) gave a long sermon in the crowded court in the Prophet's Mosque after the demise of the Prophet (peace be upon him).

This haste is due to the fear of tribulation even though you have fallen into tribulation and Hell encompasses all the disbelievers. What has happened to you? Where are you going astray?

The Sunni scholar Ibn Abi Al-Hadid writes:

Abu Dharr was absent at the time of the pledge of allegiance, and when he entered Medina and saw the changed situation, he said: If you had declared the matter (Khilafah) to be among the Ahl-Bayt of your Prophet, then not two of you would have disagreed about it.<sup>4</sup>

Even the humblest student of history knows that the greatest damage to humanity has been caused by religious tribulations and even today this issue remains the biggest obstacle to intellectual coherence. The difference is that

١. ابن أبي الحديد، شرح نهج البلاغة، ج١، ص٢٠١

۲. مجلسی، محمد باقر، بحارالانوار، ۳۵۶/۳۳

٣. مجلسي، محمد باقر، بحارالانوار،٢٩ / ٢٣٨).

۴. ابن ابي الحديدشرح نهج البلاغه، ٤/١

people consider truth to be false and falsehood to be true. In tribulations, the religion and the world of man are all destroyed and irreparable damage is inflicted. In this way even future generations are burnt in this fire. Towards the truth, Syeda (peace be upon her) pointed out that those who left Ghadeer as a pretext to avoid the temptation which they had made an excuse to avoid, in fact, they have fallen into the same temptation. Now it is not possible to get out of this temtitation. No conception is possible. Communication of Ghadeer, Amr Rasalat (maidah67), Perfection of Religion and Completion of Blessings and Religion Wanted Divine (maidah3) and Salvation of the Ummah and Survival and Secret of Islam.

# B) Political Collective Temtitation:

Anyway, political strife has been rising in every era. Ghadeer was by all means a comprehensive and complete political collective system of Islam. If we did not have the Quranic pattern before us, the issue would have been even more difficult and complex. In a short period of two months, people should not forget everything, but in the case of Saqifa, they should present another system of government. As a result, Ghadeeri Mulla had to work hard for 25 years:

Shia Sunni hadiths say:

«أنت مني بمنزلة هارون من موسى»
$$^\mathsf{T}$$

There are a number of reasons for this resemblance. In the same way, the Ummah of Muhammad has to leave Ali. The Qur'an has narrated this incident in different suras. Here some verses are narrated as evidence:

And We made a covenant with Musa a.s for thirty nights, and We fulfilled it with ten (other) nights. Thus the appointed term of their Lord came to an end forty nights. And do not follow the path of the corrupters.

For a very short period of time (30 days) Mr. Musa a.s separates from his people and arranges for the guidance of the people:

In the same way, Aaron is given the responsibility of reforming the ummah, and with another responsibility, he is reporting the deterioration of the ummah:

١. محلسي، محمد باقر، بحارالانوار، ٢٩/٢٩ ۲. رازی، فخرالدین، مفاتیح الغیب، ۱۶۰/۱۶

It is important to remember that any revolution is more at risk from external enemies than from internal enemies and snakes in the sleeve:

He said: So after you we have tried your people, and the Samaritan has led them astray:

And after Musa (a.s) his people made a calf out of their ornaments, a body in which was the sound of an ox. Did they not see that it could not speak to them? Nor can he guide them. They have taken such a god as theirs, and they have transgressed. God then he forgot.

The Samaritan was one of the companions of Moses but he rejected faith and the serpent of this sleeve incited the nation of Moses against Aaron even though Aaron was the successor of Moses. The extreme ignorance of this ignorant nation was that the Samaritan offered this calf as a deity of God and persecuted him not only for this but also made him the god of Moses and the whole nation became calf worshipers in this short period of time. And the revolution of Aaron (peace be upon him) did not save them, and the Ummah, believing and emigrating with Moses, returned to disbelief and idolatry:

And (remember) when We made a covenant with Musa (Moses) for forty nights, then you took the calf (for worship) and you became unjust.

The same was the case with the ummah of Mustafa. This ummah also forgot about Ghadeer! He lifted the veil that if such an accident occurs, it is necessary to see it with the naked eye, so he informed about the existence of a strategist in every nation and said:

Every nation will have a strategist and the task of this strategist is to mislead the nation and deprive them of the leadership of a true and divine leader.

At the time of temptation, the common people are burnt in its fire, but even its properties do not seem to be able to understand truth and falsehood. On the other side are people like Ayesha, Talha and Zubair.what to do now? In this world of confusion, a man Harith ibn Hout asks Hazrat Ali (as):

The truth is not known by the people but the truth is known, the people of truth will be conveved automatically. That is, the people are known by the truth and not the truth by the people.

Negative signs of temptation in the Ouran:

The Quran mentions various worldly and other negative effects of temptation. Here is a brief mention of some of the most important negative effects.

# 1. Collective grip:

The Qur'an mentions some of the negative effects of temptation, the negative effects of which are not limited to the perpetrators of temptation, but also affect the most silent and neutral section of society, and this is also manifested in the form of a collective grip:

And guard yourselves against a temptation which will befall not only the unjust among you, but know that Allah is severe in requiting (evil). What is happening is that if sin becomes common in the society and the majority of the society does not fulfill its religious, moral and collective responsibility in this environment or is satisfied with the crimes and collective sins of the oppressors, then the punishment will be meted out to the silent spectators and collective evils. Those who live will also get it. Therefore, the fight against sins is obligatory in all circumstances and at least the level of hatred is heartfelt:

Verily, We have sent Our Messengers with clear proofs, and sent down with them the Book and the Balance, that they may establish justice. He helps unseen God and His messengers. Indeed, Allah is Powerful and Exalted in Might.

Just as it is obligatory for everyone to fight against sin, so it is obligatory for everyone to strive for the implementation of goodness and justice.

# 2. Deprivation of security:

Due to sedition, unrest will spread in the society and it is forbidden for people to live in such a society. The Qur'an introduces sedition as a greater crime than murder:

١. مجلسي، محمد باقر، بحارالانوار: ٢٠/ ١٢٤

And sedition is a greater crime than murder. The sin of depriving society of security is greater than murder. Its wrong effect encompasses the whole society. Therefore, the negative effect of sedition should be far greater than murder:

And incitement to sedition is worse than murder. Murder will harm a person, but the house in which there is sedition will be destroyed, in which society, that society will be destroyed. Tribulation itself justifies thousands of murders. Tribulation burns human religion and faith to ashes. Thousands of Muslims were killed in the tribulation of the President of Islam alone.

Factors of Temptation:

The Qur'an refers to some of the causes of temptation, and here is a brief summary of some of them:

1. Deviation of the heart:

If the heart is deviant, then there will be strife and disorder in the society:

Now those who have a crooked heart follow the same analogies in order to cause temptation.

2. Do not help the believers against the disbelievers:

Enemies of religion and faith, friendship and leaving the believing society alone against them will cause strife and great corruption in the land.

Those who disbelieve are allies of one another, and if you do not help the believers, there will be strife and disorder in the land.

-Following similar verses: \(\mathbf{T}\)

Leaving the firm verses and following the similar verses cause people to fall into temptation:

He has sent down to you the Book, the verses of which are clear and clear, which are the original Book, and some of which are similitude. Interpret it, though the interpretation is only for Allah, and for those who are in knowledge - who say: We believe in this Book, and it is from our Lord that it is firmly established. And no one can understand this except the wise.

# 4. Espionage:

Spying and gossip is the worst sin and breaks the back of society. It causes hatred, envy and enmity in the hearts of the people. The peace of the society is destroyed. Islamic power is shattered:

Even if they went out with you, they would only add to the evil for you, and they would rush to create strife among you, and among you are their spies.

#### 5. News of Disobedient:

Believing in the news of a transgressor threatens to cause strife and disorder in the society

O you who have believed, if there comes to you a disobedient one with information, investigate, lest you harm a people out of ignorance and become, over what you have done, regretful.

## 6. Cruelty:

Oppression is one of the main causes of temptation in society:

And guard yourselves against a chastisement which cannot fall exclusively on those of you who are wrong-doers, and Know Allah is severe in punishment.

#### Summary

There is a broad concept of temptation in the Quran and there are different instances of it. Difficulty and suffering have a common meaning in all the instances of temptation. The Islamic society was deprived of the divine leadership of Hazrat Ali (PBUH) due to the abandonment of Ghadeer. I went and gave a sermon and called Sagifa a temptation. There is not much distance between Ghadeer and sagifah. Therefore, some doubts have arisen as to how it is possible for the Companions to forget Ghadeer after the demise of the Prophet (peace be upon him). The hadiths and verses in the Qur'an concerning the caliphate of Haroon (as) and the role of the Samaritans answered all doubts The people of Prophet Moses (p.b.u.h) abandoned the journey of faith and resumed the journey of polytheism and idolatry. This is exactly the situation of the Muhammadan Ummah. The patience and insight of Hazrat Ali (PBUH) led the Ummah in dangerous battles like Jamal, Safin and Nehruwan and distinguished the people between truth and falsehood and the factors also point to temptation.

#### References

Quran

ابن ابي الحديد، شرح نهج البلاغه، انتشارات كتابخانه مرعشي نجفي، قم، بي تا؛ محمود، روح المعاني في تفسير القرآن العظيم والسبع المثاني، انتشارات جهان، تهران، بي تا؛ رازى، فخرالدين، مفاتيح الغيب، دار الفكر، بيروت، ١٩٨١ م؛

صافي، محمود، الحدول في اعراب القرآن، دار الرشيد مؤسسة الإعان، يبروت، ١٤١٨؛

ى، محمد بن جرير: تاريخ الطبري (تاريخ الامم و الملوك)، تحقيق محمدابوالفضل ابراهيم، سروت، دارالتراث، ۱۳۸۷ق؛

.7 محلسي، محمد باقر، بحارالانوار، دارالوفا بيروت، بي تا؛

٨. مصطفوي، حسن، التحقيق في كلمات القرآن الكريم، بنكاه ترجمه و نشر كتاب، تهران، ٠٠ ١٣۶٠

1. https://www.leader.ir/fa 2. https://wiki.ahlolbait.com

3. http://tadabbor.org

4. http://iemt.blogfa.com/post/699 5. 13. https://karevansadeghiye.ir

6. 14. https://zucela.governlearnmultiply.top

7. 15. http://ensani.ir/fa/article 8. 16. https://fa.wikipedia.org

9. 17. http://ensani.ir/fa/article

# Three basic principles of the world peace in the eyes of Imam Ali (as)

Kisa E Zehra<sup>1</sup>

#### **Abstract**

The philosophy of collective and personal life in society is based on peace and brotherhood, and it is for this principle that the message of peace can be found in the biographies of Koran and Amir al-Mumin Imam Ali... The 25 years of patience of Imam Ali (as) can also be seen from this perspective.

The Qur'an and Amiral-mu'minin (as) sayings have three golden principles for creating peace among the various nations, nations and societies of great importance. Respect for human rights, respect for the personality of others, recognition of the rights of others, these are the principles, which can lay the foundation for the security, well-being and lasting peace of human society.

Islam invites all to reconciliation and peace, and knows that humanity will survive in it. This is evidence of Islam's ability to invite Bible people to unite in one word in the Islamic war, despite all differences. When the glory of Islam is in the hands of the enemy and the enemy is striving to destroy Islam. Islam equated the killing of one human with the killing of all humans, and the salvation of one human with the redemption of all humankind.

Key words: Holy Quran, Imam Ali, basic, principle, peace.

Introduction:

One of Islam's lasting principles is to create peaceful life in all people, especially in Islamic societies. Islam is a religion of peace and security that does not recognize oppression and aggression, and all Islamic efforts. Establishing peace and order in society.

<sup>1):</sup> Currently Enrolled In: Masters Academy Al-Mustafa International university. (

#### **KNOWLEDGE OF CONCEPTS:**

Here we repeat the meaning of (as) peace in the words of Quran and Amir al-Mumin Imam Ali in relation to words and condition.

#### LITERAL MEANING OF PEACE:

Peace is Arabic; the word peace comes from the source of Masalaha and Musaraha chapter Mafaela. Its literal meaning is peace and reconciliation (Ameed, Farhang Ameed, p.4).

#### **TERMINOLGY OF PEACE:**

Settlement is commonly used in two ways (Jafari Langrudi, Term Rights, p. 2). In the first sense, peace vs. war and conflict, which is one of the source in current international law. Second, peace in the sense of is known as an agreement on individual rights.

The concept of peace arises when you need to fight in the world, but in the days of Imam Ali, you are obliged to fight the first jihad, the defensive jihad, and the rebellion. And Muslims are few and cannot confront their enemies. leave the war and seize power, or expect the other side to convert to Islam. However, no peace is allowed without this aspect.

"Reconciliation according to the instructions of Our'an and Imam Ali (as)": Our'an and Amir al-Muminin's saying in the words of Hazrat Ali (as), three principles are named to lay the foundation for peace. It was done and by practicing these principles, we can create lasting peace in various Islamic and non-Islamic societies.

In this article, peace means living a peaceful life and is emphasized by the Quran and Afrrubite (as). The Quran not only defends justice in Muslim society, but also seeks justice against non-Muslims.

Those who do not fight you or drive you out of the house in religion, Allah does not prevent you from being kind to them and doing justice. This section describes protecting the rights of non-Islamic minorities and dealing with them promptly.

Similarly, the Qur'an has a clear commandment about the People of the Book.

Do not argue with the people of the Bible except in the best possible way, except for those who have mistreated. We believe in what is revealed to us and what is revealed to you. Your god is one and we are obedient to him.

This verse clarifies that in different times, everyone has the rule of law and the rule of law, and everyone should talk to each other through discussion and evidence and live in the realm of monotheism and devotion is commanding.

I should say it. People of the Book! Come to the language we have in common with you. We do not worship anyone but Allah, we have nothing to do with him, and we must not have it with Allah. If they don't believe, tell them! Testify that we are Muslims.

Islam made peace and reconciliation the basic principle of and demanded unity from all the people in the book on a single theme. Islam can remove injustice from society based on its common denominator, based on the best formula for world peace based on mutual respect. Reconciliation is based on first principles and even requires all people in the book to unite on a single theme so that society can be saved from the tragedy of intolerance.

Similarly, relationships between Islamic communities are based on brotherhood, as Islam provides another very good formula for the Muslim community itself, which is the principle of "brotherly love". Thus, Muslim community relationships should be based on mutual trust, and a healthy and compassionate society has emerged that can develop the Muslim community peacefully.

Believers are just brothers. Build peace among your brothers and fear Allah so that you may have mercy.

People who create social reconciliation and peace between different nations Reconciliation is a sign of reverence and fear for God, an attribute of godly people, and through this action God's special mercy are included in them.

The saying of Imam Ali (as) strongly emphasizes peace.

If your enemies invite you to peace and it pleases God, do not reject him at all.

Amir al-Muminin (as) bequeathed to his sons Imam Hazrat Imam Hassan (as) Hazrat Imam Hussein (as) and inherited by other relatives and followers, emphasizes that popular reforms should be a top priority in his life.

Imam said to Both the Imam Hassan and Hussein (PBUH), and all the children, family, and other loved ones and relatives to whom my letter arrived, all devotion, discipline of problems between you, and between you. Praise for the correction and improvement of the problem Secret social reform or corruption lies in adhering to and ignoring these three important principles.

### THE THREE GOLDEN PRINCIPLES OF PEACE:

In a society that violates the rights of others, ignores their personalities, and deprives them of their right to life, it causes social evil. If I respect the rights and personalities of others and respect the rights of others, living human beings are nourished in this society and we have the right to be called humans. Understanding the three golden principles of peace from an Islamic point of view is essential for the social revolution, as it governs peace and order in this society, and such societies are stable in all respects.

- 1. One exception to human rights.
- 2. Respect the personality of others
- 3. Give others the right to life
- 1. One exception to human rights:

Imam Ali (as) adhered to this important human principle throughout his life, even during his time of manifestation. In his short reign, he praised mankind and did not allow anyone to oppress anyone. The Ageel brothers also opposed the fair distribution of Ali (as).

Are you going to make me the same as the blacks in town, that is, do you give us equal rights? They said Sit down and you're the only one talking here, but is there anyone talking in this section? Charity is not for you, but for the former of religion and devotion, and what is your superiority about it, and you can't get superiority about it of the parts ruler there is no difference between a brother and a black man in the city. This is the ultimate example of respect and

respect for human rights. If the ruler is justice, society will automatically go to justice

Similarly, a change of ruler automatically changes people; most people in society follow the path of ruler.

If an individual's economic rights are not violated in society, the rights of the state or government will be respected, a war will occur in that society, and such a society will move towards justice.

Respect for human rights, which Westerners use today to influence others, is essentially one of the ultimate Islamic principles that the Qur'an calls "dignity."

Indeed we glorified Adam's descendants, put them on land and water, gave them good things, and surpassed many creatures.

In this verse, God made him love and respect, and gave him superiority over other creatures. The Almighty God gave his soul to people and gave them honor and respect by saying

Man was the bearer of God's spirit, so the mosque became angel, commanding all angels to bow and bow down in front of man's great place.

Then he said: Tell me! Is that what you like to me? If you give me a resurrection until the day of the resurrection, I will cut off all the roots except some of his descendants.

Satan was the first human rights abuser and did not know that a person was in God's caliphate position.

And have divine knowledge.

Amir al-mu'minin Imam Ali (as) when referring to this case, consider Adam (as) 's weakness as a reason to respect humanity

وَ اسْتَأْدَى اللَّهُ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى الْمُلاثِكَةَ وَديعَتَهُ لَدَيْهِمْ وَ عَهْدَ وَصِيَّتِهِ إِلَيْهِمْ فِي الْإِذْعَانِ بالسُّجُود لَهُ وَ الْخُنُوعِ لِتَكْرَمَتِهِ فَقَالَ سُبْحَانَهُ وَ تَعَالَى اسْجُدُوا لآِدَمَ فَسَجَدُوا إلَّا إبْلِيسَ وَ قَبِيلَهُ اعْتَرَقْهُمُ الْحَمِيَّةُ وَغَلَبَتْ عَلَيْهُمُ الشِّقْوَةُ (مجلسي، بحارالانوار، ج١١، ص٩٧)

The Lord of the world told the angels to fulfill what he had entrusted to them and what he had promised, and commanded Adam to bow down himself through shame.

# 2. Respect the personality of others:

Respecting the personality of others can prevent conflicts between individuals and countries, this principle can help make society a better and ideal society. The true respect of human beings lies in their devotion. The closer a person is to God, the more he respects him. And as long as the principle of human dignity remains in society, there is peace and security. Imam Ali (PBUH) means "respect the person and respect the personality" of this principle and the protection of human dignity is in the hands of human, a principle that draws people further into this truth.

Do not enslave yourself to anyone else, as God has set you free.

Since slavery is against human dignity, it is important that the idea of slavery is not accepted by society. Respect should be maintained in society as a person.

خَرَجَ أَمِيرُالْنُوْمِنِينَ اللَّهِ عَلَياً صْحَابِهِ وَهُورَاكِبٌ فَمَشَوْا خَلْفَهُ فَالْتَفَتَ إِلَيْهِمْ فَقَالَ لَكُمْ حَاجَةٌ فَقَالُوا لَا يَاأَمِيرَالْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّا نُحِبُّ أَنْ غَيْشِيَ مَعَكَ فَقَالَ لَهُمُ انْصَرِفُوا فَإِنَّ مَشْيَ الْمَاشِي مَعَ الرَّاكِبِ مَفْسَدَةٌ لِلرَّاكِبِ وَمَذَلَّةٌ لِلْمَاشِي (مجلسي، بحارالانوار، ج۵۵، ص۴۱)

When walking with the horse rider, the rider gets lost in and humiliates believer because everyone is equal. Imam Ali (as) pointed out this fact in a letter to Malik Ashtar as Governor of Egypt.

وَ لَا تَكُونَنَّ عَلَيْهِمْ سَبُعاً ضَارِياً تَغْتَنِمْ أَكْلَهُمْ فَإِنَّهُمْ صِنْفَانِ إِمَّا أَخْ لَكَ فِي الدِّينِ وَ إِمَّا نَظِيرٌ لَكَ فِي الْخِلْق (مجلسي، بحارالانوار، ج٣٣، ص٥٥٥) And don't be like hunters or greedy animals to them. There are two types of people, so you have to eat them as prey. It is either your fellow believer or a man like you. Respect remains and respect for personality is essential.

Under the rule of Imam Ali, there was mutual respect and equality among all. In the realm of Imam, no one was suppressed, when an assailant from Muawiya's army attacked people and learned that the women's jewels had been shyly removed; he was very upset and said:

It was said that of them (predators) entered the homes of Muslim and non-Muslim women, removed their jewelry from their bodies, and escaped when Muslims heard about the incident. Also, if he dies, I don't think he deserves blame, but in my opinion he deserves praise and admiration.

Respecting one's position, regardless of religion, is a sign of being human, as if there was no substitute for human dignity.

Don't be ashamed to endanger your honor and dignity for the benefit of the world. You get, but you don't become a slave to anyone because you don't get anything and Almighty Allah created you freely.

Under the orthodox rule of Maula Ali (as), everyone lived in peace and security, even though Islamic enemies fought three wars against him (Jamal, Safin, and Nehruwan). Imam Ali (as) worked with righteousness for all members of society to support the oppressed. This is a manifestation of the divine character of the Imam (as).

So when you met a Christian with a disability and people in society left him alone, you saw his condition, you (PBUH) - couldn't stand and ordered Did.

Imam passed by an old man with a disability who was begging for poverty. Imam said: What is this? He didn't say who it was. But did you ask about this situation? So he said: he is a Christian (ie he is not a Christian, so don't worry about his condition), and you said: with the power and courage this person to work If so, has he been taken to work now? Did he leave it as he didn't have the power to work? Then he ordered the cost of this person to be paid from the treasury, so the cost of this weak man should now be paid from the treasury.

Respecting the individuality of others, whether individuals or groups, cities or rural areas, is as important as respecting countries, nations and schools in

restoring peace and reconciliation. Is there no one at the beginning and the beginning? We are aware of the significant consequences.

## 3. Give others the right to life:

Accepting the rights of the poor to a peaceful life and giving them the right to a life leads to a peaceful social life and leads to perfection of society. Everyone as a person has the right to live with dignity in all societies, which is the innate right of all, and no one has the right to deprive this Muslim of his rights. As long as society respects this right and people enjoy it, there will be no problem and society will be the birthplace of peace and tranquility.

Respecting the individuality of others, whether individuals or societies, cities or nations, schools of thought or nations, leads to peace and reconciliation. If there is no mutual respect in one place, there will be war and conflict.

Amir al-Muminin Imam Ali (as) has always advocated peace, and the same has become important in his edict and biography. You have always stopped shedding unjust blood, because unjust blood robs Rule, such a person will soon fall into the arm of death, and will be subject to unstoppable divine punishment... In this regard, you always guide people. Even in his famous letter to Egyptian Governor Malik Ashtar, he emphasized this point.

Avoid unjustified bloodshed. Injustice bloodshed leads to divine anxiety and punishment, blessings and the collapse of death

In this letter you instructed the owner not to shed illegal blood, this act will accelerate God's punishment, and the cheating person is caught in God's punishment for this injustice increasingly, takes revenge on fraud.

Hazrat Imam (as) points this out further.

By Allah, before others are judged, Allah declares judgment on unjustified blood on the day of the resurrection. The ruler should be afraid of God There is no uncertainty seen. Most uprisings begin with the unjustified killing of the ruler and devour the entire country.

Continuing the same point, turned to malik e Ashtar and said:

Do not undermine your government by shedding this forbidden blood. Illegal blood weakens the foundation of the government, overthrows the government and drives out others, so this government must go, apologies for your unjustified bloodshed to me and me Not accepted. There is Qisas before God because of his punishment, and he cannot escape from this.

Today, the influential words of Maura Ali (PBUH) need to be hung in the homes of various influential people, especially those of the ruling class, such as the prime minister, president, minister, and governor of is no excuse. to strengthen the government However, this action will cause the government to overthrow, and unjustified blood will shake the foundation of the government and soon destroy the power of the ruler.

In this short speech, Amir al-Muminin Imam Ali (pbuh) is embodied in great eloquence and eloquence and clearly has the rights of others. If human rights are accepted and recognized, the market for war will end the war and conflict, as it is hot in power, wealth, and above all. Rights are ignored, and in order to gain maximum power and expand sovereignty it robs a society of peace and security, this act causes conflict and confusion and puts society in hell.

Qur'an gives examples of different times and different nations so that the next generation will not be saved and ruined from these mistakes.

Similarly, some countries are very strong economically, but today they do not have an address.

Religion seeks human survival and uses possible legitimate means to save humans from destruction.

Remember: The Rights of Others is a pure Quran theory that leads to the truth that the world equates the Atonement of one person with the Atonement of all, as well as the killing of one person. Is equal to kill everyone

That is why we are for the children of Israel, as if the murderer killed all the people, unless it was about the bloodshed or calamity of the land, and killed all the people who were saved. I decided that it was. Certainly our messengers came to him with clear evidence, and most of them remained the perpetrators of the country's atrocities thereafter.

Such a religious document is quran's Principle, in which respect for the rights of others creates peace and order in society, from a safe and prosperous future with conflicts between nations, politics, cultures, religions. denominations. It shows that we protect society.

#### **REUSLT:**

Group life, reconciliation, and mutual respect should be based on the same facts. The words of the Koran and Amiral-mu'minin (as) together set out three distinct principles for bringing peace to different nations, nations, tribes, and social life.

By following these principles, many social problems can be solved. The Quran and Amiral-mu'minin (as) sayings have three golden principles for building peace among different nations, nations and societies. These are very important. Respect for human rights, respect for the personality of others, recognition of the rights of others. These are the principles of, and their adherence can lay the foundation for the security, well-being and lasting peace of human society.

Islam invites all people peacefully and safely until they call people in the book on the same axis, and invites unit to the word of truth.

Islam does not allow anyone to abuse. It only allows war in the form of anarchy in society and the protection of Islamic glory from the enemy, otherwise killing one would be equivalent to killing all. And because he considers the salvation of one person to be synonymous with the salvation of all mankind, Islam has peace, and if there is no possibility of peace in the world, war in a limited way under special conditions Forgive.

# **Bibliography:**

- 1. Quran Kareem,
- 2. Nahj al-Balagha,
- 3. Jafari Langroudi Mohammad Jafar, terminology huqooq, Ganj-e-Danesh Library, 1988.
  - 4. Sheikh Toosi al ehkaam, darul azwa bairoot 1430.
  - 5. Ameed, Hassan farhang, intishiraat ameer kabeer Tehran 1363.
  - 6. Faizul Islam, Ali naqi, nehjul balagha Tehran 1364.
  - 7. Majlisi Mohammad baqar, biharul anwaar beroot bina.
  - 8. Mutahiri murtaza, majmooa aasaar, intisharat, sadar Qum.
  - 9. Roohani mohammad sadiq, fiqh sadiq as, qum darul kitab,1314
- 10. Mehdi,allama/syed Mustafa, mehdi sharaait karguzaraan in the eye of nehjul balagha (4): farhang kosar 1376 number 12
  - 11. https://wiki.ahlolbait.com
  - 12. http://tadabbor.org
  - 13. http://iemt.blogfa.com/post/699
  - 14. https://karevansadeghiye.ir
  - 15. https://zucela.governlearnmultiply.top
  - 16. http://ensani.ir/fa/article
  - 17. https://fa.wikipedia.org
  - 18. http://ensani.ir/fa/article