

# The Methodology of Teaching the Quran and Religious Teachings to Children in the Declaration of the Second Step Emphasizing on the Conduct (Sirah) of the Prophet (PBUH) and the Ahl al-Bayt (A.S) \*

Zainab Tayyebi\

#### **Abstract**

Education is one of the most basic functions of any educational system that learning is the product of its final process and makes changes in the construction of knowledge, orientation and ability of learners. Since the sacred religion of Islam is a guiding system, it contains the highest transcendent insights, attitudes, guidance needs, and the factors of transcendence and degeneration of human life in this world and the Hereafter. According to the mission of the prophets and saints in guiding mankind, flourishing wisdom and empowering the human will to achieve perfection and happiness in this world and the Hereafter, the first step of preaching the Quran and religious education is elaborated in the life of the Prophet of the Ahl al-Bayt. This research is based on the spirit of perfectionism and the innate need of human beings to establish and follow a superior model and to adapt various matters of life to models on the one hand and on the other hand with reference to Quranic verses and Islamic narrations in introducing the Messenger of God (PBUH) and the family of infallibility and purity (A.S) as the supreme model for the establishment of human beings, tries to describe their methods in the teaching and learning the Quran and religious teachings to children in the declaration of the second step of the Islamic Revolution by descriptive-analytical method and using written library resources. Findings indicate that reading-oriented, pattern-oriented, game-oriented, encouragement-oriented, practice-oriented and motivation-oriented education is one of the most important methods of teaching the Quran and religious teachings to children in the declaration of the second step of the Islamic Revolution based on the conduct (sirah) of Prophet and Ahl al-Bayt (A.S).

Keywords: Methodology, Teaching the Holy Quran, The Prophet (PBUH), Ahl al-Bayt (A.S), The Declaration of the Second Step of the Islamic Revolution.

<sup>&#</sup>x27;. Assistant Professor of Quranic and Hadith Sciences, Farhangian University, Tehran, Iran. ztayyebi 'Y@gmail.com'.





مقاله علمی ـ یژوهشی

# روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گامدوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبر ﷺ و اهلبیت ﷺ

# زينب طيبي

#### چکیده

آموزش از اساسی ترین کارکردهای هر نظام آموزشی است که یادگیری محصول فرایند نهایی آن است و تغییراتی را در ساخت شناخت، گرایش و توانش یادگیرندگان ایجاد می کند. از آنجاکه آیین مقدس اسلام نظامی هدایت گر است، دربردارنده متعالی ترین بینشها، نگرشها، نیازمندیهای هدایتی و عوامل تعالی و انحطاط حیات دنیوی و اخروی انسان است. با توجه به رسالت انبیاء و اولیای الهی در هدایت بشر، شکوفاسازی خرد و قدرت بخشیدن به اراده انسان برای وصول به کمال و سعادت دنیوی و اخروی، نخستین گام اشاعه قرآن و تربیت دینی در سیره پیامبر و اهل بیت شی تبلوریافته است. این جستار بر اساس روح کمال طلبی و نیاز فطری افراد بشر برای تأسی و پیروی از الگویی برتر و منطبق نمودن امور مختلف زندگی با اسوهها از یکسو و از دیگر سو با عنایت به آیات و روایات اسلامی در معرفی رسول خدای و خاندان عصمت و طهارت شی به عنوان بر ترین الگو برای تأسی ایشان در آموزش و یادگیری قرآن و تعالیم دینی به کودکان را در بیانیه گام دوم انقلاب اسلامی ترسیم کند. یافتههای پژوهش نشان می دهد که آموزش اقراء محور، الگوم حور، بازی محور، تشویق محور، تمرین محور و انگیزه محور، از مهمترین شیوههای آموزش قرآن و تعالیم دینی به کودکان در بیانیه گام دوم انقلاب اسلامی با تکیه بر سیره پیامبر و اهل بیت شی است.

واژگان کلیدی: روش شناسی، آموزش قرآن کریم، پیامبر اللی اهل بیت ایک، گام دوم انقلاب اسلامی.

ا - استادیار علوم قرآن و حدیث،دانشگاه فرهنگیان، تهران،ایران gmail.com ا - استادیار علوم قرآن و حدیث،دانشگاه



<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱۳۹۹/۲۲۲ و تاریخ تایید: ۱٤٠٠/٧/١٢.

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۸۷−۱۱۰ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبر م و اهل بیت نیسی زینب طیبی



#### مقدمه

بر اساس آیات و روایات اسلامی، شخصیت بافضیلت و پر برکت رسول خدا، أسوه و الگوی تمام عیار بشریت است و آن وجود بزرگوار، تمامی فضایل اخلاقی و مناصب الهی را در خود گرد آورده و خاتم پیامبران و اسوه اسوه هاست: ﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللهِ اُسْوَةً حَسَنَةً لِمَنْ كَانَ يَرْجُو اللهَ و الْيوْمَ الْأَخِرَ و ذَكَرَ اللهَ كثيرا ﴾ (احزاب/٢١)؛ بیشک، برای شما در [اقتدا به] رسول خدا سرمشقی نیکوست؛ برای آنکه به خدا و روز باز پسین امید دارد و خدا را فراوان یاد میکند.

در تفسیر این آیه آمده است که واژه «أسوه» به معنای اقتدا و پیروی است و مقصود از «فی رسول الله»، أسوه بودن آن بزرگوار و معنای آن، پیروی از آن حضرت است. عبارت «لکم فی رسول الله» که استمرار و استقرار در گذشته را افاده می کند، به این مطلب اشاره دارد که پیروی از آن حضرت وظیفهای همیشگی و ثابت است و مسلمانان باید در همه اعمال، رفتار و وظایف خود از این سرچشمه عظیم الهی الگو بگیرند؛ زیرا یکی از احکام رسالت پیامبرخدا و نشانههای ایمان آوردن مسلمانان آن است که از گفتار و رفتار پیامبر پیروی کنند (طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۲۸۸/۱۳۷۹:۱۱، امیر مؤمنان علی که درباره بر جسته ترین أسوه و نمونه حسنه می فرماید: «پس به پیامبر پاکیزه و پاکت اقتدا کن که راه و رسم او الگویی است، برای الگوطلبان و مایه فخر و بزرگی است برای آن که خواهان بزرگواری باشد و محبوبترین بنده نزد خدا کسی است که از پیامبرش پیروی کند و قدم بر جای قدم او بزرگواری باشد و محبوبترین بنده نزد خدا کسی است که از پیامبرش پیروی کند و قدم بر جای قدم او فرموده است: «برای تو کافی است که از راه و رسم زندگی پیامبر اسلام پیروی کنی تا راهنمایی خوبی فرموده است: «برای تو کافی است که از راه و رسم زندگی پیامبر اسلام پیروی کنی تا راهنمایی خوبی برای تو در شناخت بدیها و عیبهای دنیا و رسواییها و زشتی های آن باشد».

از دیدگاه امیرمؤمنان علی است، بلکه هیچ انسانی از پیروی آن حضرت بی نیاز نیست و حتی در صورت نافرمانی از این أسوه، در معرض هلاکت و نابودی قرار خواهد گرفت. ازاین رو، خود نیز پس از آخرین فرستاده خدا، الگویی نمونه و کامل برای انسانهاست. رسول خدا که برجسته ترین اسوه در شریعت اسلام است، درباره الگوپ ذیری از برترین نمونه ها پس از خود می فرماید:

«هر کس دوست داشته باشد، چون من زندگی کند و چون من بمیرد و در باغ بهشتی که پروردگارم



پرورده است، جای بگیرد، باید پس از من علی را دوست بدارد و دوست او را هم دوست بدارد و به پیشوایان پس از من اقتدا کند که آنان عترت من هستند و از طینتم آفریده شدهاند و از درک و دانش برخوردار هستند و وای بر آن گروه از امت من که برتری آنان را انکار و پیوندشان را با من قطع کنند که خداوند شفاعت مرا شامل حال آنان نخواهد کرد» (فیروزآبادی، فضایل الخمسة من الصحاح الستّه، ۱۳۹۲: ۱۷۰/۱).

آن حضرت در روایتی دیگر درباره زیباترین و کامل ترین أسوه پس از خود می فرماید: «من پرورده خدایم و علی پرورده من است» (طبرسی، مکارم الاخلاق، ۱۹۷۲: ۱۷). امام علی نیز که تربیت یافته برترین مربی بود، درباره تربیت خویش در دامان محرم و حی الهی می فرماید: «پیامبر را خداوند متعال تربیت کرد و او مرا و من، مؤمنان را تربیت می کنم و برای بزرگواران، ادب به ارث می گذارم» (مجلسی، بحارالأنوار، ۲۸۲/۷٤: ۲۸۲/۷٤).

بر اساس این همریشگی و نزدیکی امیر مؤمنان با پیامبر از رک: شریف رضی، نهج البلاغه، ۱۳۸۰: خطبه/۱۹۲)، شباهت و سنخیت فراوانی میان سخنان و سیره امام علی و رسول خدا و وجود دارد. امام علی در بوستان پیامبر خدا شکوفا شد، رشد کرد و افزون بر قرابت نسبی با رسول خدا شکوفا شد، رشد کرد و مفزون بر قرابت نسبی با رسول خدا شکوفا شد، با آن حضرت قرابت روحی و تربیتی نیز یافت و به تعبیر خود حضرت علی ان روشنایی یک چراغ هستیم، یا چون آرنج به یک بازو پیوسته ایم» (همان: نامه/۵).

بنابراین نیاز به أسوهای حسنه و انسانی کامل که در تمام جنبهها بتوان از وی پیروی کرد، امری ضروری و انکارناپذیر است. انسانها به حکم بندگی و عبودیت خداوند متعال باید کردار و گفتار خویش را در همه مراحل زندگی، با قوانین اسلام و اصول عملی آن هماهنگ سازند (صدر، دروس فی علم الرسول،۱۹۷۸: ۱/ ۳۵). برای دستیابی به این عمل ایمانی، به الگوها و میزانهای عملی نیاز است که میزان اکبر (ر.ک: کنانی، تذکره السامع و المتکلم فی أدب العالم و المتعلم، بیتا: ۱۲) رسول خداست و پس از آن حضرت، امامان معصومان شی سرمشق انسانها در همه عرصههای زندگی دنیوی و اخروی هستند و بر پیروان خاندان عصمت و طهارت است که از این پیشوایان دینی پیروی کنند؛ آنگونه که امیر مؤمنان شی در راه سیر و سلوک حقیقی و کسب فضایل اخلاقی و انسانی پا در جای یای پیامبر نهاد.

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۸۷–۱۷۰ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبره و اهلبیت هی زینب طبیی



با توجه به آنکه قرآن کریم کامل ترین کتاب انسانسازی و شایسته ترین نسخه شفابخشی است که از ناحیه خداوند برای هدایت بشر و شکوفاسازی خرد و قدرت بخشیدن به اراده انسان برای وصول به کمال و سعادت دنیوی و اخروی نازل شده و در فرازهای متعدد این معجزه جاوید، بر مهمترین هدف نزول قرآن، یعنی تربیت و هدایت انسان تأکید شده است، آموزش قرآن و تبیین آموزههای دینی و هدایتی این کتاب الهی در درجه نخست از ناحیه پیامبر و اهل بیت می وقوع پیوسته است و در درجه بعد، مفسران و اندیشمندان اسلامی به این مهم پرداخته اند. پس از انقلاب اسلامی ایران نیز با پیدایش و رشد علوم اسلامی، توجه به مقوله قرائت قرآن کریم و مفاهیم آن هم به لحاظ علمی و نظری و هم به لحاظ فنی و هنری، جایگاه ویژه ای یافته است و این مهم از خدمات اثرگذار انقلاب اسلامی در برای مردم، بخصوص نسل جوان است (ر.ک: امینی تهرانی و شهیدی پور، نقش انقلاب اسلامی در گسترش پژوهشهای فنون قرائات، مطالعات قرائت قرآن، شماره ۱۱: پاییز و زمستان ۹۷). رهبر معظم انقلاب اسلامی که معتقد است امت اسلامی برای برون رفت از مشکلات خود باید به قرآن پناه ببرد و تلاوت و قرائت و حفظ قرآن مقدمه فهم و عمل آن است (بیانیات رهبری، ۲۹/۱۸۲۳)، بر جبران عقبافتادگیهای آموزش کلام الله مجید تأکید نموده، می فرمایند:

«ما در جامعه خودمان مبالغ زیادی از آموزش قرآن، عقب افتادگی داریم. باید اینها را جبران کنیم. اگر جوان مسلمان با قرآن اُنس پیدا کند و فرصت تدبّر در قرآن را به خود بدهد، بسیاری از شبهات دشمنان بی اثر خواهد شد. البته همه دستگاههای فرهنگی کشور باید کمک کنند. باید مفاهیم قرآنی به وسیله خبرههای این کار دسته بندی شود و به تناسب در جای خود و در کتابهای درسی - چه در مدرسهها و چه در دانشگاهها - گنجانده شود. این ارتباط باید دائمی باشد (بیانات رهبری در جمع حافظان و قاریان نونهال و نوجوان کشور، ۸۰/٦/۲۸).

از آنجا که بنا به فرمایش مقام معظم رهبری، جامعه اسلامی برای نیل به تمدن نوین اسلامی به نیروسازی و تربیتی گسترده تر و کیفی تر از جوانان تربیت شده در گام اول نیازمند است (ر.ک: بیانیه گام دوم انقلاب اسلامی، ۹۷/۱۱/۲۲) و آموزش قرآن برای تربیت دینی نسل چهارم انقلاب اسلامی ضروری است، با وجود نگارش آثاری مانند «نقش انقلاب اسلامی در گسترش پژوهشهای فنون قرائات» نوشته محمد امینی تهرانی و محمد رضا شهیدی پور، «اصول و روشهای آموزش مفاهیم دینی به کودکان» نگاشته علی مقدسی پور و «روششناسی آموزش ارزشهای اخلاقی و دینی» نوشته سید حمیدرضا علوی و مهناز حاج غلامرضایی، این نوشتار با روش تحقیق توصیفی – تحلیلی و بهرهگیری



از منابع مکتوب کتابخانهای میکوشد در نخستین اثر مستقل فارسی، روشهای پیامبر این و ائمه این در آموزش و یادگیری قرآن و تعالیم دینی به کودکان را در گام دوم انقلاب اسلامی ترسیم کند.

# روششناسی سیره معصومین علیه در آموزش قیرآن و تعالیم دینی در گیام دوم انقیلاب اسلامی

با وجود اهمیت جایگاه قرآن و ضرورت تأسی از سیره پیشوایان دینی در آموزش قرآن و تعلیمات دینی به مخاطبان گسترده آن در گام دوم انقلاب اسلامی به ویژه کودکان، پژوهش در ایس مسأله به دلیل وجود روایات اسرائیلی و نامعتبر، محدود بودن روایات صحیح در شناخت سیره و منش پیامبر و اهل بیت نو و اهل بیت نو در آموزش قرآن به کودکان و نبود نظام روش شناختی دقیق در بررسی سیره پیامبر و اهل بیت نو و اهل بیت نو در آموزش قرآن و تعالیم دینی به کودکان، با دشواری هایی مواجه است. با این همه این نوشتار می کوشد با بهره گیری از منابع معتبر تاریخی و روایی، گوشه هایی از سیره ایشان را تبیین کند؛ چرا که اصل آموزش و ترویج قرآن و معارف آن به کودکان، همواره در سیره معصومین نوش مطرح بوده است.

# 1. آموزش اقراء محور (شنیداری-گفتاری) قرآن و تعالیم دینی

خداوند متعال، قرآن کریم را بر رسول خود فرو فرستاد و او را به تلاوت آیات وحی بر بندگان و تعلیم کتاب و حکمت به ایشان موظف نمود (جمعه/۲). آن حضرت به عنوان نخستین معلم قرآن، آیات وحی را بر گروههای مختلف مردم می خواندند و مؤمنان به تلاوت نیکوی ایشان گوش جان می سپردند. پس از اهل بیت نیز ضمن آموزش تلاوت قرآن، شیوه بهره گیری از آموزههای قرآن و کاربست آن در ابعاد مختلف حیات فردی و اجتماعی مسلمانان را مطرح می کردند و پیوسته می کوشیدند، حجابهای مستور و غیر مستور میان قرآن و بشر را بر طرف سازند. بی شک مشاهده وجود مقدس پیامبر و مستور و غیر مستور میان قرآن و بشر را بر طرف سازند. بی شک مشاهده وجود مقدس پیامبر و تعلیم قرآن از زیباترین جلوههای سیره پیامبر و اهل بیت نی برای نسل چهارم انقلاب اسلامی است. از آنجا که بنا بر فرمایش امام علی شفر فرمودهاند: «حق فرزند بر پدر این است که به او قرآن خواندن بیاموزد.» (شریف رضی، نهج البلاغه، ۱۳۸۰: حکمت/۹۹)، پیامبر شی به عنوان پدر امت اسلامی: «من و علی پدران ایس امت هستیم» (صدوق، علی الشرایع، السرای السرایم)

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۸۷−۱۱۰ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبر م و اهل بیت ظیع زینب طیی



بى تا:١٢٨/١)، به اين مهم عنايت داشته اند و سرمشقى نيكو براى آموزش قرآن به مسلمانان بوده اند.

پیامبر پی آموزش قرآن، نظام سمعی (اقراء) را برگزیدند و کوشش کردند این روش را در میان مسلمانان رواج دهند. اقراء آیات وحی، سه مرحله اساسی اسماع، استماع و اِتّباع را در بر دارد؛ چنانکه خداوند روش آموزش قرآن به پیامبر را این گونه بیان فر موده است: ﴿سَنُقْرِئَک فَلاَ تَنْسی﴾ (اعلی/۲)؛ «ما به زودی (قرآن را) بر تو میخوانیم و هرگز فراموش نخواهی کرد.» در این روش، مربّی، آیات وحی را بر متربّی، با تأتّی و کلمه به کلمه به صورتی روشن و با صدایی گویا و رسا قرانت می کند (اسماع) و متربّی پس از انصات، یعنی سکوت همراه با توجّه و گوش فرا دادن (استماع) به هر فراز قرآنی، آن را تکرار می کند (ابتباع). این جریان آیات از زبان مربّی به سوی متربّی و جریان دوباره همان آیات بر زبان متربّی و بازگشت آنها به سوی گوش مربّی تا آنجا ادامه می یابد که آیات مورد نظر از قلب و زبان مربّی به قلب و زبان متربّی منتقل شوند و متربّی نیز عیناً مانند ربّی، حامل و مربّی همان آیات کریمه شود (ر.ک: خوش منش، تحقیقی در ابعاد مسأله حمل قرآن کریم، ۱۳۷۸). به نظر می رسد توجّه به نکات ذیل در خوش منش، تحقیقی در ابعاد مسأله حمل قرآن کریم، ۱۳۷۸). به نظر می رسد توجّه به نکات ذیل در مورد کارایی قوه سامعه می تواند اهمیت روش شنیداری – گفتاری رسول خدا را بیشتر نمایان کند:

یک. حسّ شنوایی به طور مستقیم و بدون هیچ فاصلهای پس از تولّد دوباره به کار میافتد؛ زیرا نوزاد به محض تولّد و حتّی قبل از آن در دوران جنینی، می تواند صداها را بشنود.

دو. حسّ شنوایی (گوش) همیشه و همه جا، چه در روشنایی و چه در تاریکی، وظیفه خود را بدون وقفه انجام می دهد.

سه. اگر شنوایی از دست برود، فراگیری زبان به عنوان مهمترین ابزار برقراری ارتباط و تبادل افکار و تجربیات، امری دشوار و تقریبا ناممکن خواهد بود، ولی در صورت از دست دادن قوه بینایی، فراگیری زبان و تحصیل علوم، امکان پذیر است (همان)؛ چنانکه در میان صحابه، افراد نابینایی بودند که به برکت اجرای این روش، موفّق به فرا گرفتن قرآن شدند و حتی در زمره معلّمان و مقرّبان بزرگ قرآن در آموزش درآمدند. عبدالله بن أمّ مکتوم، یکی از آن افراد بود که همراه مُصعب بن عمیر، نقش بزرگی در آموزش و ترویج قرائت قرآن در یشرب (مدینه)، قبل از ورود پیامبر به آن شهر داشت (حاکم نیشابوری، المستدرک علی الصحیحین، بی تا: ۲۶/۲).

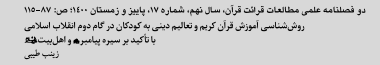
از جمله قرائن متعدد روش شنیداری-گفتاری در سیره نبوی، روایتی است که در آن حضرت علی به روش قرآن آموختن خود نزد پیامبراکرم اشاره کرده است: «هیچ آیهای نازل نمی شد، مگر آنکه حضرت رسول آن را بر من اقراء می فرمود و می خواند و من می شنیدم و تکرار می کردم و



پس از آن، همان آیه یا آیات را بر من املاء می کردند و من با خط خود آنها را می نوشتم (حویزی، تفسیر نورالثقلین، ۱٤۱٥: ۱۲۸۸). در کتابهایی مانند: «جمال القراء و کمال الاقراء « «المرشد الوجیز»، «مناهل القرآنیة و القراءات القرآنیة» نیز می توان به قرائن بسیاری، مبنی بر اینکه روش آموزش قرآن در سیره پیامبراکرم شن، «اقراء آیات الهی» و «آموزش سمعی» بوده است، دست یافت. از جمله آنها روایتی از عبدالله بن مسعود است که می گوید: «هفتاد سوره از قرآنکریم را که خود از دهان پیامبر شنیده و یاد گرفته بودم بر آن حضرت عرضه کردم و دوباره خواندم» (مجلسی، بحارالأنوار، ۱٤۰۳؛ ۱۹۸۹۶). ابی شامه مقدسی می گوید: «اصحاب رسول الله شنید به همان قرائتی که پیامبر اکرم شنید آیات را تا دوت می کردند» (ابی شامه، المرشد الوجیز الی علم تتعلق بالکتاب العزیز، بی تا: ۲۸).

سخاوی در بیان گوشه ای از فرهنگ آموزش قرآن در عهد نزول آورده است که معلّمان قرآن در صدر اسلام، با اقتدا به شخص پیامبر این آیات قرآن را بر متعلّمین می خواندند [تا بشنوند و تکرار کنند، و بدین شیوه قرآن را بیاموزند]، چنانکه شخص پیامبراکرم این نیز کتاب خدای عزّوجل را همانگونه که امر شده بود بر مردم تلاوت می فرمودند و دقیقاً به این شکل بود که جبرئیل، قرآن را به آن حضرت عرضه می کرد، چنانکه خدای تعالی فرموده است: ﴿فاذا قرآناه فاتبع قرآنه ﴾ (قیامت/۱۸)؛ معلّمان قرآن در زمان رسول خدای به کسی که قصد یادگیری قرآن را داشت، آیات را به صورت پنج آیه پنج آیه آموزش می دادند و می گفتند که جبرئیل نیز به همین شکل آیات را به پیامبراکرم این تسخاوی، جمال القرّاء و کمال الإقراء، ۱۵۹۱: ۲۱۳–۲۱۰).

در «مناهل العرفان» آمده است که پیامبراکرم برای آموزش قرآن به کسانی که از جامعه مسلمین دور بوده اند، کسانی را می فرستاد تا برای ایشان قرآن را اقراء کنند و با بهره گیری از نظام سمعی، قرآن را آموزش دهند، چنانکه مصعب بن عمیر و ابن أم مکتوم را قبل از هجرت به مدینه فرستادند و معاذ بن جبل را نیز پس از هجرت برای اقراء آیات به مکه فرستادند (زرقانی، مناهل العرفان فی علوم القرآن، بی تا: ۲۲۲۱). در «جمال القراء» روایت دیگری آمده است که حاکی از رشد و گسترش فرهنگ آموزش سمعی و اقرائی در بین صحابه و تشویق نبوی از آن، است. ابوعبید از سهل بن سعد أنصاری نقل می کند که روزی رسول خدا بر ما وارد شدند، در حالی که ما مشغول اقراء و آموزش آیات به یکدیگر بودیم و سوره هایی را که پاد گرفته بودیم اقراء می کردیم، در این لحظه پیامبر الگیه





فرمودند: «الحمدالله! كتاب خداى عزوجل براى سرخ و سياه يكى است. قرآن بخوانيد، قرآن بخوانيد، قرآن بخوانيد بيش از آن كه گروهى بيايند كه قرآن را مانند كوله پشتى به پشت خود بيندازند» (ر. ك: سخاوى، جمال القرّاء و كمال الإقراء، ١٤١٩: ٢٦٢-٢٢٠٠).

بنابراین نظام آموزش شنیداری (سمعی) قرآن به عنوان روش آموزش قرآن با نام اقراء، در سیره پیامبر اکرم بی جای داشته و همواره بر آن تأکید شده است؛ چراکه شیوه قرآن آموختن پیامبر بی نیز چنین بوده است و آن حضرت آیات الهی را می شنید و تکرار می کرد تا در سینه مبارکشان جمع و حفظ شود. در همین زمینه مولی محسن فیض کاشانی در تفسیر آیه ﴿فاذا قرآناه فاتبع قرآنه﴾ (قیامت/۱۸) گفته است که مراد از آن این است که هنگامی که قرآن را بر تو قرائت می کنیم، به وسیله تکرار، از قرائت ما دقیقاً تبعیت کن تا آیات الهی در ذهن و قلبت جای گیرد و مستقر شود (ر.ک: فیض کاشانی، ما دقیقاً تبعیت کن تا آیات الهی در ذهن و قلبت جای گیرد و مستقر شود (ر.ک: فیض کاشانی، تفسیر صافی،۱۳۷۳: ۷۲۱/۲). در تفسیر شبّر نیز آمده است که (فاذا قرآناه فاتبع قرآنه)؛ یعنی هنگامی که ما به واسطه جبرئیل بر تو قرآن را تلاوت می کنیم، پس از شنیدن آن قرائت، دقیقاً تبعیت نما و آنرا آیده، فرآیند اقراء را با زیبایی بیان می نمایند و می گوید: «(فاذا قراناه فاتبع قرآنه)؛ یعنی هنگامی که به وسیله وحی، قرائت آیات الهی انجام شد و به پایان رسید از این قرائت، تبعیت نما و پس از اتمام قرائت ما، بخوان و تکرار کن» (ر.ک: طباطبایی، المیزان فی تفسیر القرآن، ۱۹۷۹: ۱۹۵۲).

# ٢. آموزش الگو محور قرآن و تعاليم ديني

از مهمترین شیوه های آموزش قرآن و مفاهیم قرآنی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی، روش الگوگیری است. در آیین مقدس اسلام و سیره پیشوایان دینی این روش برای تربیت و تعالی انسان مورد توجه قرار گرفته است؛ زیرا شخصیت الگو محورِ رشد و هدایتهای اخلاقی – تربیتی قرار می گیرد و در شکل گیری رفت ار تربیت شونده آثار قابل توجهی خواهد داشت. ازاین رو در قرآن کریم الگوهای صحیحی تعیین شده و بر پیروی از ایشان توصیه شده است. افزون بر این، نیاز به الگویکی از نیازهای طبیعی انسان است که او را وادار می کند با در نظر داشتن الگوی مورد نظر، تلاشی هدفدار و آگاهانه را برای رسیدن به ویژگیهای رفتاری و اخلاقی الگو در پیش گیرد. در سفارشات پیامبر شی آمده است که والدین آنچه را که کودک در توان خود داشته و انجام داده است از او قبول کنند؛ آنچه را که انجام آن برای کودک سنگین و طاقت فرساست، از او نخواهند؛ کودک را به گناه و سرکشی وادار نکنند و والدین خود نیز به کودک دروغ نگویند و در برابر او مرتکب اعمال احمقانه نشوند (ر.ک: کلینی،



الکافی، ۱۶۰۷ تا: ۲۰۰۵). این سفارش به روشنی بر نقش والدین و مربیان به عنوان تأثیرگذارترین الگوهای تربیت دینی فرزندان دلالت دارد. در رساله جامع حقوقی امام سبجاد که سند پرافتخار معارف ناب شیعی است و در آن حقوق مختلف از جمله حقوق فرزندان و خردسالان کانون توجه قرار گرفته است، والدین این گونه با این مسئولیت و شیوه آموزشی آشنا شده اند:

«حق فرزند تو آن است که بدانی او از توست و در این جهان نیک و بد خویش وابسته به توست و با تو نسبت به پرورش دادن خوب و راهنمایی کردن او به راه پروردگارش و یاری رساندن به او در اطاعت خداوند هم درباره خودت و هم حق او مسئول هستی و بر اساس این مسئولیت پاداش می گیری و کیفر می بینی. پس در کار فرزند همچون کسی عمل کن که کارش را در این دنیا به حسن اثر خویش آراسته می کند و تو به سبب حُسن رابطه میان خود و او سرپرستی خوبی که از او کردهای و نتیجه الهی که از او گرفتهای، نزد پروردگار خویش معذور باشی و هیچ نیرو و توانی جز به خداوند نیست» (ابن شعبه حرانی، تحف العقول، ۱۳۸۲: ۱۹۶؛ صدوق، خصال، ۱۳۷۷: ۲۸۰/۲).

به نظر می رسد در این بیان گرانسنگ امام، دو کلمه «فیک و فی نفسه» در متن دعا، به روش اجرای مسئولیت آموزشی والدین اشاره دارد. بدین معنا که «فیک» به بعد الگوی عملی والدین و «فی نفسه» به تلاش خود فرزند اشاره دارد که در سایه هدایت، نظارت و بسترسازی برای تعلیم و تربیت خودجوش از سوی والدین به دست می آید و ائمه شیگ نیز اغلب در تربیت و آموزش قرآن و تعالیم دینی به فرزندان خود از این شیوه بهره حسته اند.

در سیره تربیتی امام باقر اللهم است که فرزندان آن امام همام با دیدن اعمال پدر برای انجام اعمال صالح و رفتار دینی الگو می گرفتند و به راز بندگی خداوند دست می یافتند. از فرزند بزرگوار آن حضرت نقل شده است که من پیوسته رختخواب پدرم را پهن می کردم و منتظر می ماندم تا ایشان به رختخواب بروند و بخوابند، سپس بر می خاستم و به رختخواب خود می رفتم. شبی آن حضرت تأخیر کردند و من در طلب او به مسجد رفتم. در حالی که مردم خواب بودند او را در حال سجده دیدم و غیر او کسی در مسجد نبود. من صدای او را می شنیدم که می گفت: «سبحانک اللهم انت ربی حقاحقا، سجدت لک یا رب تعبدا و رقا. اللهم ان عملی ضعیف فضاعفه لی، اللهم قنی عذابک یوم تبعث عبادک و تب علی إنک انت التواب» (بحرانی، حلیه الأبرار، بی تا: ۱۱۲/۲).

مقام معظم رهبری در بیان نقش الگویی مادر در آموزش قرآن و تعالیم دینی کودکان می فرمایند:



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۱۶۰۰ ص: ۱۸−۱۱۵ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبری و اهل بیت ظعی زینب طیبی

«اگر زنها با قرآن مأنوس شوند، بسیاری از مشکلات جامعه حل خواهد شد، چون انسانهای نسل بعد در دامن زن پرورش پیدا میکنند و زن آشنای با قرآن و مأنوس با قرآن و متفاهم با مفاهیم قرآن، می تواند در تربیت فرزند تأثیرات زیادی داشته باشد» (بیانات رهبری، ۲۳/۱۰/۱٤).

در نظام آموزشی کنونی، قرائت یا خواندن قرآن به صورت زیبا و با صوت خوش، از هدفهای کتاب آموزش قرآن دوره ابتدایی است که علاوه بر روخوانی و روانخوانی، تلفظ حروف خاص عربی، حرکات کوتاه و کشیده، احکام تجویدی، وقف و ابتدا و صوت و لحن را شامل می شود. نکته قابل توجه این است که در شیوه جدید، آموزش به روش قاعده گویی انجام نمی شود، بلکه دانش آموز به طور غیر مستقیم و با الگوگیری از قرائت معلم یا نوار، به طور نسبی این مهارتها را کسب می کند (ر. ک: سازمان پژوهش و برنامه ریزی آموزشی، راهنمای معلم آموزش قرآن اول دبستان، ۱۹۹۱: ۳). این مهم برگرفته از متون اسلامی است که در آن بر تلاوت قرآن با صوت و لحن زیبا تأکید شده است. پیامبر اکافی، ۲:۷۰ ۱۵/۱۵ کاردند. امام الکافی، ۲:۷۰ ۱۵/۱۵ کاردند. امام زین العابدین شی قرآن را چنان زیبا تلاوت می کرد که گاه راهگذران با شنیدن آن بیه وش می شدند» (همان). در روایتی دیگر آمده است: «سقاها با شنیدن صدای تلاوت قرآن امام سجادی از رفتن باز (همان). در روایتی دیگر آمده است: «سقاها با شنیدن صدای تلاوت قرآن امام سجادی از رفتن باز رهمان). در بر وایتی دیگر آمده است: «سقاها با شنیدن صدای تلاوت قرآن امام سجادی از رفتن باز می ماندند و به تلاوت ایشان گوش فرامی دادند.» (کلینی، الکافی، ۲۱ / ۱۲ ۲).

# ٣. آموزش تمرين محور قرآن و تعاليم ديني

یکی از عناصر مهم یادگیری که بدون آن فرآیند آموزش قرآن و تعالیم دینی ناقص و نیمه تمام است، تکرار، مرور و تمرین آموخته هاست. ساختار ذهن بشر به گون های است که برای دریافت کامل مفاهیم و گزاره ها و نیز نگهداری آن نیاز مند چند مرتبه برخورد و درگیری با آنهاست. یک مطلب و آموزه قرآنی تنها در صورتی که چند بار فضای ذهن را تجربه کند و فکر را به خود مشغول سازد، حق باقی ماندن در آن را دارد. رهبر معظم انقلاب اسلامی، تکرار و تمرین آیات وحی را نه تنها موجب یادگیری خواندن و حفظ قرآن دانسته اند، بلکه باعث تدبّر در قرآن معرفی کرده اند و می فر مایند: «حفظ، تکرار و انس با آیات کریمه قرآن و پی در پی آیات الهی را مورد توجه قرار دادن، موجب می شود که انسان بتواند در قرآن تدبر کند.» (بیانات رهبری، ۱۳۹۲/۶/۱۹).

این روش در سیره تربیتی معصومین شک برای قرآن و تعالیم دینی به کودکان مورد توجه قرار گرفته است. برای مثال، پیامبراکرم شیخ در این زمینه فرموده است: «کودکان خود را در هفت سالگی به نماز



خواندن امر کنید و به آنان نماز را یاد دهید و در ده سالگی برای نخواندن نماز، آنان را تنبیه کنیـد و در اين سن بسترهايشان را از هم جدا كنيد» (متقى هندى، كنز العمال،١٤١٩: ٢٣٩/١٦). با وجود آنكه سر وحوب نماز برای کودکان، هفت سالگی نیست، اما بر اساس این روایت، تشویق والدین به عبادت کردن کودک از سنّ هفت سالگی، ایجاد آمادگی جسمی و روحی و بالا رفتن تحمل تـدریجی او بـرای انجام مراسم و تعالیم مذهبی مانند نماز و روزه است. افزون بر این، بر اساس دیدگاههای روانشناسی و تربیتی، دو خصوصیت روانی کودک، یعنی «تربیتیلنیری» و «تعلیمیلنیری»، گویای آن است که کودک آمادگی دارد تا به طور مستقیم، ارزشها و ضد ارزشها به وی آموزش داده شود و انس با قرآن و مفاهیم دینی برای او به تدریج و با تمرین و تکرار تبیین شود. آموزش مستقیم برخی مفاهیم دینی در سایر دورهها از جمله هفت سال اول زندگی چندان کارساز نیست و کودک باید بیشتر به صورت غير مستقيم و تقليدي و با تمرين تحت اين آموزشها قرار گيرد. در هفت سال دوم زنـدگي، بـا افـزايش رشد سنّی، کودک به این مرحله از شناخت رسیده است که بتوان مفاهیم اخلاقی و تربیتی را به صورت مستقیم به او آموزش داد (سیف و دیگران، روانشناسی رشد ۱، ۱۳۶۶: ۲۶۶۱). شاید فلسفه سختگیری والدین نسبت به نماز خواندن کودکان در ده سالگی به دلیل وجود همین روحیه در کودک است؛ زیرا او در ده سالگی به مرحلهای از رشد رسیده است که می تواند مسئولیتهای دینی را بیذیرد و باید در قبال ترک آنها، به والدین یاسخگو باشد. بر این اساس امام رضای دستور میدهد تا کودکان را به نمازگزاری ترغیب کرده و آنان را نمازگزار بار آورند. ایشان می فر مایند: «یسران باید در سنین هفت سالگی به نماز وادار شوند.» (حرعاملی، وسایل الشیعه، ۱٤۱٦: ۲۱/۲۱). پس باید کودک را به نمازگزاری تشویق کرد و آموزش و تمرین داد تا در آینده نمازگزاری برای او سخت و دشوار نباشد.

در بیان تأثیر تمرین و تکرار در یادگیری قرآن باید به این نکته توجه نمود که همگام با ابلاغ و نزول تدریجی قرآن، پیامبر از هر فرصتی برای اقراء و قرائت آیات نازل شده در جهت ابلاغ (اسماع)، آموزش، ترویج و تثبیت آنها استفاده می کرد. در اصل، نبوت و رسالت آن حضرت مشروط به استمرار و مداومت بر قرائت قرآن توسط شخص خودشان بوده است؛ به طوری که حتی ایشان نیز با همه آگاهی و اشراف کاملی که بر جمیع ما انزل الله داشت، بی نیاز از قرائت قرآن و اسماع آن به خودشان نبوده است: ﴿یآءیهَا الْمُزَّمِّلُ \* قُمِ الَّیلَ اِلاَّ قَلیلاً \* نِصْفَهُ اَوِ انقُصْ مِنْهُ قَلیلاً \* اَوْ زِدْ عَلیهِ وَ رَتِّلِ الْقُرْ انَ تَرْتیلاً ﴾ است: ﴿یآءیهَا الْمُزَّمِّلُ \* قُمِ الْمُسْلِمینَ \* وَ اَنْ مَرْمَلِ / ٤ - ١)؛ ﴿إِنَّمَا اَمِرْتُ اَنْ اَعُبُدَ رَبَّ هذِهِ الْبَلْدَةِ الَّذی حَرَّمَهَا وَ لَهُ کُلُّ شَیءٍ وَاُمِرْتُ اَنْ اَکُونَ مِنَ الْمُسْلِمینَ \* وَ اَنْ



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷۰ پاییز و زمستان ۱۱۶۰۰ ص: ۸۷−۱۱۵ روششناسی اَموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبری و اهل بیت ظع زینب طیبی

آتُلُوّا الْقُرْآنَ ﴿ (نمل/۱۹-۹۱). گزارشهای سیره و روایات نیز به خوبی نشان می دهند که آن حضرت در همه صحنه ها و لحظات زندگی، در شب و روز، در سفر و حضر، سواره یا پیاده، در میدان جنگ و صحنه دفاع و به طور کلی در هر حال، از قرائت قرآن غافل نبودند (مجلسی، بحارالأنوار،۱٤،۳۲ صحنه دفاع و به طور کلی در هر حال، از قرائت قرآن غافل نبودند (مجلسی، بحارالأنوار،۱٤،۳۲۲). قرائت پیوسته آیات قرآن توسط پیامبر شد سبب می شد که بسیاری از افراد در همان لحظات خود به خود به انصات و استماع آیات قرآن بپردازند و قرآن را فرا گیرند، یا همراه آن حضرت تکرار کنند؛ چنانکه ابن مسعود می گوید: «هنگامی که با پیامبر شد در منی به سر می بردیم، سوره «مرسلات» نازل شد و پیامبر شد بلافاصله به قرائت آن پرداخت و من در حالی که زبان مبارکشان به قرائت آن سوره تر و تازه بود، آن سوره را از دهان مبارکشان تلقی کردم و یاد گرفتم» (ر.ک: بخاری، صحیح بخاری، تر و تازه بود، آن سوره را از دهان مبارکشان تلقی کردم و یاد گرفتم» (ر.ک: بخاری، صحیح بخاری).

همچنین از آیات و روایات اسلامی استفاده میشود که آغاز و انجام نبوت و رسالت پیامبر اکرم و منوط به اقراء آیات نازل شده بر مردم بوده است: ﴿وَ قُرْ انّا فَرَفْنَاهُ لِتَقْرَاهُ عَلَى النّاسِ عَلَى مُکثِ وَ نَزَلْتُهُ تَلْزِیلاً﴾ مکانی بلند بر دامنه کوه صفا که مشرف بر محل اجتماع مردم مکه و نقطه پر تردد و محل عبور و مرور مکانی بلند بر دامنه کوه صفا که مشرف بر محل اجتماع مردم مکه و نقطه پر تردد و محل عبور و مرور کاروانها و مسافران و اهالی مکه بود، می ایستاد (مجلسی، بحارالانوار،۱٤۰۳، ۱٤۰۳) و با ندای جاویدان «اللّه اکبر» توجّه همگان را جلب کرده، با صدایی رسا و شیوا، شمرده شمرده به تکرار و قرائت آیات و سورههای نازل شده می پرداخت و این مکان، میعاد پیامبر شد در جهت اقراء و قرائت قرآن بود (همان). با افزایش سختگیری و ممانعت مشرکان، مسلمانان در نزدیک ترین نقطه به این مکان، یعنی در منزل أرقم بن ابی أرقم گرد هم می آمدند و پیامبر شد در جمع آنان به آموزش قرآن می پرداخت؛ به طوری که بسیاری از جوانان، مردان و زنان، همچون عمار یاسر، صهیب رومی و مصعب بن عمیر در آنجا به جمع مسلمانان و قرآن آموزان پیوستند و از همین جا، هستههای اولیه تعلیم و تعلم قرآن در مکه آنجا به جمع مسلمانان و قرآن آموزان پیوستند و از همین جا، هستههای اولیه تعلیم و تعلم قرآن در مکه آنجا به جمع مسلمانان و قرآن آموزان پیوستند و از همین جا، هستههای اولیه تعلیم و تعلم قرآن در مکه به صورت مخفیانه شکل گرفت (ر.ک: ابن هشام، السیرة النبویة، ۱٤۱۳).

به طور کلی، پیامبر ای آنقدر بر تمرین و اقراء و قرائت پیوسته آیات و سوره های قرآن اهتمام می ورزید که گویی آن حضرت همواره در حال اقراء و آموزش قرآن بر فرد یا جمعی از مسلمانان بود؛ چنانکه حضرت علی فرموده است: «پیامبر ای در هر شرایطی قرآن را برای ما تلاوت می کرد» (ترمذی، سنن الترمذی، بیتا: ۹۸/۱).

گوشهای از سیره امام باقریک در تمرین و عادت دادن فرزندان به خواندن قرآن از زبان امام



#### صادق است عونه آمده است:

«پدرم زیاد ذکر میگفت. من همراه او راه میرفتم و او مشغول ذکر بود. در حال سخن گفتن با مردم هم از یاد خدا و ذکر غافل نمی شد. می دیدم زبانش به سقف دهان چسبیده و می گوید لا اله الا الله. افراد خانواده را جمع می کرد و امر به ذکر می نمود تا آفتاب طلوع می کرد و کسانی را که قرآن خوان بودند، امر به قرائت قرآن می کرد و آنان را که اهل قرائت قرآن نبودند، امر به ذکر می فرمود» (کلینی، الکافی، ۱٤۰۷ ۲۹۸/۲).

علاوه بر نماز و آموزش قرآن به کودکان، برخی از مظاهر و نمادهای دینی همچون ذکر و دعا و مقدّمات نماز، مانند طهارت و وضو نیز در تعالیم اهل بیت ، به چشم می خورد. از امام سجادی نقل شده است: «روزه آموزشی این است که وقتی کودک، نزدیک بلوغ رسید، برای تربیت و نه آن که واجب باشد، به روزه گرفتن، وا داشته می شود» (کلینی، الکافی، ۲۹۱۷؛ ۲۹۲۸؛ طوسی، ته ذیب الاحکام، باشد، به روزه گرفتن، وا داشته می شود» (کلینی، الکافی، ۲۹۱۷؛ ۲۹۲۸؛ طوسی، ته ذیب الاحکام، دا ۱۶۱۷ در أخبار آمده است که رسول خدا نه تنها نسبت به تربیت دینی فاطمه شاهتمام داشتند (ر.ک: مجلسی، بحارالأنوار، ۲۰۹۳؛ ۲۹/۱۰ که حتی نسبت به تربیت دینی نوادههای خود نیز توجه بسیار مبذول می داشتند. نقل شده است که رسول اکرم شور مشغول نماز بود و حسین در کنارشان بود. وقتی پیامبر شور تکبیر می گفتند، حسین شور نمی توانست تکبیر بگوید. آن حضرت همچنان تکبیر را اعاده می کرد و به حسین تعلیم می داد تا اینکه تکرار این کلام مبارک، به هفت بار رسید و حسین در رمز تبه هفتم توانست تکبیر را به زبان آورد (ر.ک: مجلسی، بحارالأنوار، ۲۰۱۳، ۱۲۶۱۱). مضمون این روایت نشان می دهد که حسین در این شرایط طفل کم سنّی بوده و احتمالاً به خوبی توانایی سخن گفتن نداشته است. به همین دلیل، ادای عبارت «الله اکبر» برای او دشوار بوده و نیاز به تکرار داشته است و رسول خدا به آموزش او پرداخته است.

# ٤. آموزش انگیزه محور قرآن و تعالیم دینی

انگیزه و گرایش درونی انسان در آموزش قرآن و تربیت دینی نسل چهارم انقلاب اسلامی از اهمیت فراوانی برخوردار است. مطالعه احادیث و سیره عملی رسول خدا و دیگر پیشوایان دینی نشان می دهد که تمام تلاش این بزرگواران برای درونی کردن ارزشها و مفاهیم قرآن و تعالیم دینی بوده است. باید با کودکان به گونهای رفتار شود که با افزایش خودآگاهی، از درون گرایش به ارزشهای دینی و قرائت قرآن پیدا کنند و با جان و دل آموزههای قرآن را بپذیرند. ازاینرو آموزش قرآن و تربیت دینی، امری پیوسته و

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۸۷–۱۷۰ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبره و اهلبیت هی زینب طبیی



مداوم است که باید بدون هرگونه اکراه و اجبار و یا زیاده روی و سختگیری بی مورد انجام پذیرد تا همیشگی و پایدار باشد. کودکان و نوجوانان فطرتاً کمالات و صفات زیبای انسانی را دوست دارند. مربی می تواند با روشهای مختلف از جمله از طریق ارضای صحیح تفوقخواهی، متربیان خود را به سوی اهداف دینی هدایت کند و آنان را با دلگرمی و نشاط، به کسب کمالات و تلاوت صحیح آیات قرآن وادار سازد. امام حسن مجتبی از این شیوه برای ترغیب فرزندان خود و فرزندان برادر خود به علم آموزی بهره برده، به ایشان می فرمودند: «همه شما کودکان اجتماع امروز هستید و امید می رود که بزرگان جامعه فردا باشید. دانش بیاموزید و در کسب علم کوشش کنید. هر کدام که نمی توانید در مجلس درس، مطالب استاد را حفظ کنید، آن را بنویسید و نوشتههای خود را در منزل نگهداری کنید تا در موقع لزوم مراجعه کنید.» (شهید ثانی، منیة المرید فی أدب المفید و المستفید، بی تا: ۳۶۰).

در سفارشات رسول مکرم اسلام است: «فرزندم از خواندن قرآن غافل مباش، زیرا که قرآن دل را زنده می کند و از فحشأ و زشتی و ستم باز می دارد.» (متقی هندی، کنزالعمال،۱٤۱۹: ۲۹۱/۲). از خدمتهای فاطمه زهرایک به قرآن توصیه به قرآن و ایجاد انگیزه و گرایش به تلاوت این معجزه جاوید پیامبر است. حضرت زهرایک می فرماید: «از دنیای شما سه چیز محبوب من است: تلاوت قرآن، نگاه به چهره رسول خدا و انفاق در راه خدا» (دشتی، نهج الحیاه،۱۳۷۳: ۲۷۱).

رهبر معظم انقلاب اسلامی با الگوگیری از سیره پیامبر الله و اهلبیت الله در گرایش کودکان و نوجوانان به حفظ و تلاوت قرآن، خطاب به جوانان و نونهالان می فرماید: «به شما جوانان عزیز توصیه می کنم اُنس تان را با قرآن زیاد کنید؛ آن کسانی که با قرآن ارتباط پیدا کردند، قدر این ارتباط را بدانند؛ کسانی که قرآن را حفظ کردند، قدر این حفظ قرآن را بدانند؛ این جواهر قیمتی را برای خودشان نگه دارند» (بیانات رهبری، ۹۳/۳/۱۳).

ایجاد انگیزه در کودکان از بستر توجه و محبت یکی دیگر از شیوههای آموزش قرآن و تعالیم دینی به کودکان است. در روایات، نشستن حسنین بر زانوی پیامبر پیپس از ادای فریضه نماز، یکی بـر روی زانوی راست و دیگری بر زانوی چـپ پیـامبر پیها گزارش شـده اسـت (مجلسی، بحـارالأنوار،۱۴۰۳) زانوی راست و دیگری بر زانوی چـپ پیـامبر پیها گزارش، حسنین با وجود سن کم، در هنگام ادای نماز در کنار پیامبر پیها قـرار میگرفتند و اعمال و ارکان نماز را به تأسی از پدربزرگ خود، انجـام میدادنـد. بـه طـور قطـع، رسـول خدا پیها که اصولاً با هدف تعلیم و تربیت فرزندان خود، به آنان این همه محبت میکرد، در امـر نمـاز خواندن حسنین مشوق آنان بود. نوازشها و محبتهای رسول خدا پیه آن دو کودک پس از نماز، بـه



طور غیر مستقیم، تقویت کننده عمل حسنین بوده است. این مهم در دیگر آموزشهای دینی به کودکان مانند قرائت، روخوانی و مفاهیم قرآن نیز مورد توجه رسول خدایش بوده است و ایشان در بیان وظایف والدين، اين نكته مهم را از نظر دور نداشته است. در سخني از پيامبر اكرم الله نقل شده است كه فرمود: «فرزندان خود را بر یایه سه ویژگی تربیت کنید: محبت ورزیدن به پیامبریک و اهلبیت او و قرائت قرآن» (متقى هندى، كنزالعمال، ١٤١٩: ١٢١٦ه٤). در اين روايات، علاقهمنـ دكر دن فرزنـ دان بـه رسول خدار وظایف و اها بیت، در ردیف أنس با قرآن ذكر شده كه هر دو از وظایف والدین است. بیشک، ایجاد انگیزه در کودک با روشهایی مانند بیان ویژگیها و فضایل اهل بیت و شرکت دادن فرزندان از دوران کودکی در مراسمهای دینی، عزاداری و جلسات قرآن، از راههای مؤثر در تحقق این توصیه رسول خداست، البته مشروط به اینکه این امر به افراط و زیادهروی نرسید و دوران کودکی، بخصوص شش سال اول که مرحله بازی و آزادی اوست، یکسر به حضور در جلسات حفظ و قرائت قر آن محدود نشود و برنامههای فشرده و سنگین حفظ و آموزش قرآن به کودک تحمیل نشود؛ زیرا این امر، به جای آنکه در تربیت دینی، رشد علایق و انگیزههای مذهبی کودک مؤثر باشد، پیامدهای منفی از جمله دوری و جدایی کودک از بازی و آزادی، کاهش اشتهای روانی کودک نسبت به آموزش های مذهبی و قرآنی و کاهش انگیزه و میل او نسبت به انس و یادگیری قرآن و مفاهیم دینی پس از دوران بلوغ را به دنبال خواهد داشت. افزون بر آنکه، بیشتر برنامههای آموزشی کودکان، مبتنی بر حفظ و قرائت و ظواهر قرآن است كه اصولاً با هدف نزول قرآن (ر. ك: حمعه/٢؛ ص/٢٩) و سيره رسول خدا و ائمّـه كه فراكيري معانی و مفاهیم قرآن است، سازگار نیست.

# ٥. آموزش بازی محور قرآن و تعالیم دینی

بازی فرصتی مناسب برای متعادل کردن تمایلات عاطفی، آموزش جمعی قرآن و تعالیم دینی و تقویت روحیه جمعی کودک است. آنها با بازی می آموزند که چگونه با دیگران رابطه صحیح برقرار سازند، حقوق افراد را مراعات کنند و به فعالیت های گروهی بپردازند. زمانی که دوران کودکی با روش صحیح به بازی سپرده شود و کودک توان نهفته در درون خود در این دوره را بروز داده و از بازی سیراب شود، در بزرگسالی به انجام کارهای ویژه در خردسالی نمی پردازد. ازاین رو پیامبر می فرماید: «جنب و جوش و ستیزه جویی کودک در دوران خردسالی، نمایانگر فزونی عقل و اندیشه او در بزرگسالی است.» (متقی هندی، کنزالعمال، ۱٤۱۹: ۲۳/۱۹ ۱۵). امام کاظم کی نیز

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۸۷–۱۷۰ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبره و اهل بیت ظیم زینب طیبی



فرموده اند: «پسندیده است که فرزند در کودکی به بازی و جست و خیز بپردازد تا در بزرگسالی بردبار و با وقار باشد» (مجلسی، بحارالأنوار،۱۶۰۳). شاید بتوان این سخن رسول اکرم ای و امام کاظم هم را از دیدگاه روانشناسی با این نظریه منطبق دانست که بازی و شیطنت در دوران کودکی موجب تخلیه انرژیهای زاید جسمی و روحی می شود و در رسیدن کودک به آرامش و حلم در بزرگسالی تأثیرگذار است (ر.ک: سیف و دیگران، روانشناسی رشد۱، ۱۳۲۶ آرامش و حلم در بزرگسالی تأثیرگذار فرزندت تا هفت سال بازی کند» (کلینی، الکافی، ۱۳۷۷ با ۱۲۲۹). پیامبر و می فرمایند: «بگذار فرزندت تا هفت سال بازی کند» (کلینی، الکافی، ۱۳۵۷ است، تطبیق دارد. روانشناسان آزادی و بازی را از ویژگیهای مهم این دوره معرفی می کنند و معتقدند در این دوره هرقدر به کودک در فعالیتها و تالاشهای کنجکاوانه آزادی بیشتری داده شود، به قوه ابتکار و خلاقیت او افزوده می شود (دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، روانشناسی رشد، ۱۲۸۷؛ عوه ابتکار و خلاقیت این سفارش پیامبر شی نشان می دهد که بازی نوعی سرگرمی و اتلاف عمر نیست؛ هفت سال نخست حیات کودک، دوره شناخت جهان پیرامونی اوست. کودک در این دوره نه تنها با دیگران که با جهان و پدیده های اطراف خود بازی می کند تا آنها را بشناسد، در این دوره نه باید با پدیده های جهان آفرینش چگونه برخورد کرد.

در سیره عملی پیامبر شواهدی از بازی و شوخی آن حضرت با کودکان به چشم می خورد. در این روایات افزون بر نقش پدر و حتی پدر بزرگ در بازی با کودکان، کیفیت ویژگیهای بازیهای پدرانه رسول اکرم بی با نوههای خود را که معمولاً هیجان آور، جذّاب، پرتحرک و جسمانی بود، نشان می دهد. برای نمونه گزارش شده است که وقتی رسول خدا بی از سفر بازمی گشت، در کوچه با کودکان برخورد می کرد و به احترام آنان می ایستاد، سپس امر می کرد کودکان را به نزدش بیاورند. رسول خدا برخی از آنان را در آغوش می گرفت و برخی را بر پشت و دوش خود سوار می کرد و به اصحاب خویش می فرمود: «کودکان را در آغوش گیرید و بر دوش خود بنشانید» (ر.ک: فیض کاشانی، تفسیر صافی، می فرمود: «کودکان را در آغوش گیرید و بر دوش خود بنشانید» (ر.ک: فیض کاشانی، تفسیر صافی، ۱۳۸۶: ۱۳۸۷: ۱۲۰۵۳) از دیگر شواهد بازی ها و شوخی های آن حضرت با حسنین است. در روایات دیگری بحارالأنوار، ۲۲۱: ۱۲۵ (۲۸۵: ۱۵ رسول خدا امام حسنین بی را روی شانه راست و امام حسین بی را روی شانه راست و امام حسین بی روی شانه چپ خود قرار می داد و راهی خانه می شد (ر.ک: فیض کاشانی، تفسیر صافی، ۱۳۸۶: ۳/۲۹۳).



رهبر معظم انقلاب اسلامی در ضرورت بازی و ساخت اسباب بازی برای کودکان در راستای تربیت دینی نسل چهارم انقلاب اسلامی خطاب به اعضای شورای انقلاب فرهنگی می فرماید:

«کارهای ابتکاری بکنید؛ اسباببازی همینجور، بازیِ رایانهای همینجور، عروسک همینجور، اینها چیزهایی است که لازم است. ما بچههای خودمان را که اَلَک دو لَک بازی می کردند که تحرّک داشت و خوب بود، گرگم به هوا بازی می کردند که کار بسیار خوبی بود و ورزش بود و بازی و سرگرمی بود، یا این چیزی که خط کشی می کنند و لی لیِ می کنند - بازیِ بچههای ما اینها بود - آوردهایم بود، یا این چیزی که خط کشی می کنند و لی لیِ می کنند - بازیِ بچههای ما اینها بود - آورده ایم نشانده ایم پای اینترنت، نه تحرّک جسمی دارند، نه تحرّک روحی دارند و ذهنشان تسخیر شده به وسیله ی طرف مقابل» (بیانات رهبری، ۹۲/۹/۱۹).

بنابراین برای تأثیرگذاری و عمق بیشتر یادگیری قرآن کریم نیز باید تولید اسباب بازی، بازی های رایانه ای و استفاده از بازی را در آموزش قرآن به کودکان پیش بینی و طراحی کرد. برای مثال به کودکان بیش بینی و طراحی کرد. برای مثال به کودکان بیش بینی و طراحی کرد. برای مثال به کودکان بیل و بگویید: فکر کن سوار ماشین شدی، همین طور که رانندگی می کنی، سوره همزه را هم با صدای زیبا و بلند تلاوت کن. برای اینکه کودک در فضای بازی قرار گیرد، می توان از او خواست که حس بگیرد، دستش را روی فرمان بگذارد و ماشین را روشن کند. به او بگویید حالا من رنگهای چراغ راهنمایی را نشان می دهم. با نشان دادن مقوای سبزرنگ، سوره همزه را بلند بخوان، با دیدن رنگ زرد، آهسته بخوان و با دیدن رنگ قرمز در هر حالتی از خواندن که هستی، سکوت کن.

# ٦. آموزش تشویق محور قرآن و تعالیم دینی

از روشهای مرسوم و مهم در امر آموزش و تعلیم و تربیت دینی فرزندان استفاده از دو عامل تشویق به عنوان سوق دهنده و تنبیه به عنوان بازدارنده است که بیشتر مکاتب تربیتی بدان اشاره و از آن استفاده کرده اند (ر.ک: بهشتی و دیگران، ۱۳۷۹:۱۰۵۵). تشویق انگیزه و تمایل به انجام دوباره کار مثبت را در کودک تقویت کرده و او را به سمتی که مربی میخواهد، سوق می دهد. تشویق در امر تربیت دینی و آموزش قرآن به کودکان و نوجوانان در گام دوم انقلاب اسلامی از جایگاه قابل توجه و مؤثرتری برخوردار است. تشویق بجا و مناسب در فرزندان ایجاد انگیزه و شوق می کند و آنان را برای انجام کارهای بزرگتر آماده می سازد. در واقع تشویق نردبان پیشرفت و موفقیت آنهاست. بدین جهت این شیوه مورد توجه ائمه قرار گرفته است. زکریا بن آدم می گوید: خدمت امام رضایت بودم که حضرت جوادی را نزد ما آوردند. او که حدود چهار ساله بود، دستها را بر زمین نهاد و سرش را به طرف

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۸۷−۱۱۰ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبر م و اهل بیت نیسی زینب طیبی



آسمان بلند کرد و به فکر فرو رفت. امام رضایت به او فرمود: جانم به فدایت باد، در چه موضوعی چنین اندیشه می کنی ؟ فرمود: در آنچه نسبت به مادرم فاطمه ک انجام داده اند. به خدا قسم، آنها را از قبر بیرون می آورم، می سوزانم و خاکسترشان را به دریا می ریزم. امام رضا ک [در مقابل کار نیکویش] او را به خود نزدیک ساخت، بین دو چشمش را بوسید و فرمود: پدر و مادرم به فدایت باد، تو برای امامت شایستگی داری (مسعودی، اثبات الوصیه للامام علی بن ابی طالبی، ۱۳۸۶: ۲۳۲-۲۳۱).

در تشویق و حمایت رسول خدای از حاملان وحی در صحنههای مختلف آمده است که آن حضرت در گزینش امیران جنگی نیز میزان «قرآن خوانی» و یا «قرآن خوانی» آنان را مدّنظر و منشأ اثر قرار میدادند. در أخبار آمده است:

«پیامبر اکرم شی هیأتی را به یمن فرستاد و امیر آنان را کسی قرار داد که جوان ترین ایشان بود. مدتی گذشت؛ اما آنان حرکت نکردند تا اینکه مردی به پیامبر شی عرض کرد: آیا کسی را به امیری ما می گماری که کمسن ترین ماست؟! پیامبر در پاسخ میزان تبحر وی را در قرائت قرآن، یادآور شد» (محمدی ری شهری، میزان الحکمه، ۱۳۸٤: ۷۹/۱).

در اخبار آمده است که عبدالرحمان بن سلمی به فرزند امام حسین سوره حمد را آموخت. نگامی که فرزند امام، سوره حمد را بر امام خواند، آن حضرت به عبدالرحمن بن سلمی هزار دینار و هزار حلّه عطا کرد و دهانش را بر از دُر کرد» (مجلسی، بحارالانوار،۱٤۰۳: ۲۱۹/۱).

پیامبر ای با شناخت جامع و کاملی که از ماهیت و اهداف نزول قرآن و گوناگونی مخاطبان آن به خصوص از دو جنبه زبان و روان داشت، در هنگام تعلیم قرآن، اشتباهات قرآنآموزان را به صورت مستقیم و رو در رو، به ویژه در حضور دیگران، تصحیح نمی کرد؛ اصولاً هیچ گونه قرآن خواندنی را «غلط» محسوب نمی کرد، بلکه هر کس، هر طور که می خواند، چون به هر حال قرآن می خواند، تحسین و تشویق می شد (ر.ک: سلطانی رنانی، آموزش و ترویج قرآن در سیره پیامبر، بینات، شماره تحسین و تشویق می شد (ر.ک: سلطانی رنانی، آموزش و فرایند یادگیری یکایک قرآنآموزان را متناسب و مطابق با وضعیت و توانایی هر یک از آنان آسان می نمود تا هیچ قرآنآموزی احساس نکند که نسبت به میزان توانایی و مشکلاتش در روند یادگیری، بی توجّهی می شود و در نهایت نتیجه بگیرد که بهتر است میزان توانایی و مشکلاتش در روند یادگیری، بی توجّهی می شود و در نهایت نتیجه بگیرد که بهتر است قرآن نخواند و آن را رها کند؛ چنانکه وقتی بلال حبشی به علّت عدم توانایی بر تلفظ حرف «شین»، مورد انتقاد برخی از ظاهرگرایان قرار گرفته بود، پیامبر شفر فرمودند: «نزد خداوند، سین بلال همان شین مورد انتقاد برخی از ظاهرگرایان قرار گرفته بود، پیامبر شفر فرمودند: «نزد خداوند، سین بلال همان شین است و هیچ فرقی نمی کند» (نوری، مستدرک الوسایل، ۲۷۸/۵). ازاین رو، به معلّمان (مُقریان)



قرآن نیز همواره سفارش می نمود که در آموزش قرآن به مسئله مهم آسان سازی و آسانگیری توجهی جدی داشته باشند و بر مبنای آن عمل نمایند: «با مردم آسان گیرید و نویددهنده باشید و مردم را فراری ندهید» (قشیری نیشابوری، الجامع الصحیح، ۱۲۱۲: ۱۳۵۹).

تحسین هرگونه قرائت را می توان از جمله کلیدی ترین عناصری دانست که در کنار أسوه بودن قرائت پیامبر پیامبر و اقراء و قرائت پیوسته ایشان در منظر قرآن آموزان، به صورت جدّی و مؤثّر مسئله تصحیح را در امر قرائت قرآن راهبری می کرد؛ یعنی اگر قرآن آموزی، آیات قرآن را کامل و درست فرا نگرفته بود و یا آن را اشتباه قرائت می کرد، هنگامی که اقراء و قرائت پیامبر و سایر قرآن آموزان را که همواره در حال افزایش بودند، در دیگر صحنه ها مانند نماز، عرضه قرائت و مانند آن می دید و می شنید، به اشتباه خود پی می برد و خودش آن را اصلاح می کرد. (ر. ک: طبری، جامع البیان، ۱٤۲۱ (۲٤۱/۱۲).

بیشک ستایش بجا از نسل چهارم انقلاب اسلامی در یادگیری کلام الله مجید و مفاهیم ژرف قرآن، باعث احساس موفقیت و توانایی و نیز موجب انگیزه قوی برای تکرار کارهای خوب و رشد بیشتر او در مسیر حفظ، تلاوت، تدبر و انس با قرآن کریم خواهد شد. به خصوص اگر این تمجید به موقع و در حضور کسانی باشد که آگاهی آنها از رفتار شایسته کودکان برای او مهم باشد. علی بن حکم به نقل از طاهر یکی از اصحاب امام باقر نقل کرده است که من در خدمت امام باقر شی نشسته بودم که فرزندش جعفر هی وارد شد. امام باقر است» (مجلسی، حیارالأنوار، ۱۲۰۳، ۱۵: ۱۳۷۸۳).

انسان موجودی تشویق طلب و نتیجهگریز است و هر انسانی ارزش تشویق، تأیید و احسان و پاداش را درک می کند. استفاده از تشویق و محبت بهترین راه ایجاد، استمرار، تقویت و توسعه فعالیتهای قرآنی کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی است. توجه به رفتارهای مطلوب کودک به استمرار و تقویت آنها کمک می کند، همان طور که توجه به رفتارهای نامطلوب موجب استحکام آنها می شود. یک رفتار مطلوب قرآنی و دینی باید تکرار شود تا به صورت عادی مطلوب درآید. گاهی اوقات کودک رفتاری را به طور تصادفی انجام می دهد و بعد منتظر می ماند تا عکس العمل شما را بینند. اگر شما با رفتارهای کودک مسئولانه برخوردارکنید و رفتار و فعالیتهای قرآنی او را تأیید کنید، کودک یاد میگیرد که چه رفتارهایی را تکرار کند و ادامه دهد. بنابراین در سیره تربیتی اهل بیت ایگ، تشویق نقش بسزایی در تقویت و استمرار رفتارهای مبتنی بر آموزه های دینی در کودکان دارد و رهبر

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۸۷–۱۷۰ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبر هو اهل بیت ظیم زینب طیبی



معظم انقلاب اسلامی نیز در تشویق قاریان جوان و نوجوان فرموده است:

«به این خوانندگان عزیز و تلاوتگران باید بگوییم: طیب اللّه انفاسکم؛ ان شاءاللّه. امروز از ایس تلاوتها و این نغمههای شیرین و دلنشین قرآنی که بحمداللّه جوانان ما روزبه روز بهتر و جذاتر و شیرین تر در آن پیش میروند، لذت بردیم؛ هم این دو نوجوانی که تلاوت کردند، هم گروههای دسته جمع که همخوانی کردند، خیلی خوب بودند؛ و هم قرّاء عزیزمان که انسان هر سالی که میشنوند ایس تلاوتها را، خوب احساس میکند که کاروان تلاوت قرآن و آهنگهای قرآنی از آنچه که در گذشته بوده، جلوتر آمده، و اگر مقایسه کنیم با دورانهای قبل – پیش از انقلاب – از صفر بلکه زیر صفر، بحمداللّه به درجات عالی دست پیدا کرده؛ خیلی مایه خوشوقتی ماست» (بیانات رهبری، ۲۲/۲۸۲۸).

#### نتبجه

از آنجا که آموزش از اساسی ترین کارکردهای هر نظام آموزشی است و یادگیری محصول فرایند نهایی آن است و تغییراتی را در ساخت شناخت، گرایش و توانش یادگیرندگان ایجاد می کند، با توجه به رسالت انبیاء و اولیای الهی در هدایت بشر، شکوفاسازی خرد و قدرت بخشیدن به اراده انسان برای وصول به کمال و سعادت دنیوی و اخروی، نخستین گام اشاعه قرآن کریم و تربیت دینی کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی را میتوان در سیره تربیتی پیامبر ایش و اهل بیت شی جستجو کرد.

بنا به فرمایشات مقام معظم رهبری، جامعه اسلامی برای نیل به تمدن نوین اسلامی به نیروسازی و تربیتی گسترده تر و کیفی تر از جوانان تربیت شده در گام اول نیاز مند است و آموزش قرآن کریم برای تربیت دینی نسل چهارم انقلاب اسلامی ضروری است. بر اساس روحیه کمال طلبی و نیاز فطری افراد بشر برای تأسی و پیروی از الگویی برتر و منطبق نمودن امور مختلف زندگی با اسوه ها از یک سو و از دیگر سو با عنایت به آیات و روایات اسلامی در معرفی رسول خدا و خاندان عصمت و طهارت منوان برترین اسوه برای تأسی بشر، این نوشتار، روشهای معصومین ایک آموزش و یادگیری قرآن و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی را آموزش اقراء محور، الگو محور، بازی محور، تمرین محور، انگیزه محور و تشویق محور می داند.



#### منابع

- ۱. قـرآن کـریم، ترجمـه ناصـر مکـارم شـیرازی، تهـران: دفتـر مطالعـات تـاریخ و معـارف اسلامی، ۱۳۸۰ش.
- ۲. ابن ابی الحدید، عزالدین بن عبد الحمید بن هبه الله، شرح نهج البلاغه، تحقیق محمد ابوالفضل ابراهیم، مصر: دار احیاء الکتب العربیه، ۱۳۷۸ق.
- ۳. ابن بابویه قمی [شیخ صدوق]، محمد بن علی، خصال شیخ صدوق، ترجمه: محمد باقر کمرهای، تهران: کتابیجی، ۱۳۷۷ش.
  - ٤. \_\_\_\_ عيون أخبار الرضا، تهران: انتشارات جهان، ١٣٧٨ش.
    - ٥. علل الشرايع، قم: مكتبة الداورى، بيتا.
- 7. ابن شعبه حرانی، حسن بن علی، تحف العقول، ترجمه: صادق حسنزاده، قم: انتشارات آل علی،۱۳۸۲ش.
- ۷. ابن شهر آشوب، محمد بن على، مناقب آل ابى طالب، تصحيح: سيد هاشم رسولى محلاتى و محمد حسين آشتيانى، قم: علامه، بىتا.
- ۸. أبى شامه مقدسى، شهاب الدين عبدالرحمن بن اسماعيل، المرشد الوجيز الى علم تتعلق بالكتاب العزيز، بيروت: دارالكتب العلميه، بي تا.
- 9. ابن هشام، ابومحمد عبدالملک، السيرة النبوية، به كوشش عمر عبدالسلام تـدمری، بيروت: دارالكتب العربی، چاپ ينجم، ١٤١٦ق.
- 10. بحراني، هاشم بن سليمان، حليه الأبرار في أحوال آل محمد والأئمه الأطهار، تحقيق: غلامرضا مولانا بروجردي، قم: مؤسسه المعارف الاسلاميه، بي تا.
- ۱۱. بخارى، ابوعبدالله محمد بن اسماعيل، الجامع الصحيح، بيروت: دار طوق النجاة للطباعة والنشر والتوزيع، ١٤٢٢ق.
- ۱۲. بهشتی، محمد و دیگران، آرای دانشمندان مسلمان در تعلیم و تربیت و مبانی آن، تهران: سمت،۱۳۷۹ش.



- ۱۳. ترمذی، محمد بن عیسی، سنن الترمذی، قاهره: دارالحدیث، بی تا.
- 1٤. حاكم نيشابورى، محمد بن عبدالله، المستدرك على الصحيحين، بيروت: المكتبه العصريه، بيرتا.
- 10. حرعاملي، محمد بن حسن، تفصيل وسايل الشيعه الى تحصيل مسايل الشريعه، تحقيق: محمدرضا حسيني جلالي، قم: مؤسسه آل البيت لإحياء التراث، ١٤١٦ق.
- ۱۲. حویزی، عبدعلی بن جمعه، تفسیر نورالثقلین، تصحیح: سید هاشم رسولی محلاتی، قم: اسماعیلیان، ۱۲اق.
- ۱۷. حسینی خامنه ای، سید علی، بیانیه گام دوم انقلاب خطاب به ملت ایران، تهران: معاونت فرهنگی و اجتماعی سازمان اوقاف و امور خیریه، ۱۳۹۷ش.
- ۱۸. خوش منش، ابوالفضل، تحقیقی در ابعاد مسأله حمل قرآن کریم، تهران: دانشگاه امام صادق هم ۱۳۷۸ ش.
  - ١٩. دشتى، محمد، نهج الحياه، قم: مؤسسه تحقيقات اميرالمؤمنين ، قم، ١٣٧٣ ش.
    - ۲۰. دفتر همکاری حوزه و دانشگاه، روانشناسی رشد، تهران: سمت، ۱۳۷۶ ش.
- ۲۱. زرقانی، محمد عبدالعظیم، مناهل العرفان فی علوم القرآن، بیروت: دار احیاء التراث العربی، بی تا.
- ۲۲. سازمان پژوهش و برنامهریزی آموزشی، راهنمای معلم آموزش قرآن اول دبستان، تهران: وزارت آموزش و پرورش، چاپ دوم،۱۳۹٦ ش.
- ٢٣. سخاوى، على بن محمد، جمال القرّاء و كمال الإقراء، بيروت: مؤسسه الكتب الثفافيه، 1819 ق.
- ۲۶. سلطانی رنانی، سید مهدی، «آموزش و ترویج قرآن در سیره پیامبر »، بینات، شماره ۵۳، ۱۳۸۵ش.
  - ۲۵. سیف، سوسن و دیگران، روانشناسی رشد ۱، تهران: وزارت برنامه و بودجه، ۱۳۶۶ش.
  - ٢٦. شبر، عبدالله، تفسير القرآن الكريم، تصحيح: حامد حفني داود، قم: دارالهجرة، بي تا.
  - ۲۷. شریف رضی، نهج البلاغه، ترجمه: محمد دشتی، قم: مشهور، چاپ سیزدهم، ۱۳۸۰ش.
- ۲۸. شهید ثانی، زین الدین بن علی، منیة المرید فی أدب المفید و المستفید، تحقیق: رضا مختاری، قم: مكتب الاعلام الاسلامیه، بیتا.



- ۲۹. شيخ بهايى، محمد بن حسين، مفتاح الفلاح في عمل اليوم و الليلة من الواجبات و المستحبات و الآداب، قم: الشريف الرضى، بي تا.
  - ٣٠. صدر، سيد محمدباقر، دروس في علم الاصول، بيروت: دار الكتاب لبناني،١٩٧٨م.
- ٣١. طباطبايى، سيد محمدحسين، الميزان فى تفسير القرآن، تهران: دارالكتب الاسلاميه، چاپ سوم، ١٣٧٩ش.
  - ٣٢. طبرسي، حسن بن فضل، مكارم الاخلاق، بيروت: مؤسسه الأعلمي للمطبوعات، ١٩٧٢ م.
- ٣٣. طبرى، محمد بن جرير جامع البيان عن تأويل آى القرآن، بيروت: داراحياء التراث العربي، ١٤٢١ق.
- ٣٤. طوسى، محمد بن حسن، تهذيب الاحكام، تصحيح: على اكبر غفارى، تهران: صدوق، ١٤١٧ق.
- ۳۵. فیض کاشانی، محمد بن شاه مرتضی، تفسیر صافی، تصحیح: حسین أعلمی، تهران: مکتبة الصدر،۱۳۷۳ش.
- ٣٦. فيروزآبادى، سيد مرتضى، فضايل الخمسة من الصحاح الستّه، تهران: دارالكتب الاسلاميه، ١٣٩٢ق.
- ۳۷. قشیری نیشابوری، مسلم بن حجّاج، الجامع الصحیح، تصحیح محمد فؤاد عبدالباقی، قاهره: دارالحدیث، ۱۲۱ق.
- ۳۸. كلينى، محمد بن يعقوب، الكافى، تصحيح على اكبر غفارى، تهران: دارالكتب الاسلامية، ۱٤٠٧ق.
- ۳۹. كنانى، محمد بن جماعه، تذكره السامع و المتكلم فى أدب العالم و المتعلم، تحقيق: سيد محمدهاشم ندوى، بيروت: دار الكتب العلميه، بىتا.
- ٤٠. متقى هندى، حسام الدين، كنز العمال في سنين الاقوال و الافعال، تحقيق: محمود عمر دمياطي، بيروت: دار الكتب العلميه، ١٤١٩ ق.
- ٤١. مجلسي، محمدباقر، بحارالانوار الجامعه لدرر اخبارالائمه الاطهار ، بيروت: موسسه الوفاء، ١٤٠٣ ق.
  - ٤٢. محمدی ری شهری، محمد، میزان الحکمه، قم: دارالحدیث، ۱۳۸۶ ش.



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۲۰۰؛ ص: ۸۷–۱۱۰ روششناسی آموزش قرآن کریم و تعالیم دینی به کودکان در گام دوم انقلاب اسلامی با تأکید بر سیره پیامبره و اهل بیت نیع زینب طیبی

- ٤٣. مسعودی، علی بن حسین، اثبات الوصیه للامام علی بـن ابـی طالـبـه، قـم: انصـاریان، ۱۳۸٤ش.
- ٤٤. نورى، حسين بن محمدتقى، مستدرك الوسائل و مستنبط المسائل قم: مؤسسه آل البيت لإحياء التراث، ٨٠٤١ق.



#### References

- 1. The Holy Quran, Translated by Naser Makarem Shirazi, Tehran: Office of Islamic History and Sciences, Y...
- r. Abi Shammah Maqdisi, Shahab al-Din Abd al-Rahman bin Isma'il, Al-Murshid al-Wajiz ila Ilamin Tala'alaqu bi al-Kitab Al-Aziz (A Short Guideline to Holy Quran), Beirut: Dar al-Kutub al-Almiyiyyag, n.d.
- r. Bahrani, Hashim bin Sulayman, Hilyah al-Abrar fi Ahwal Ale Muhammad w al-Ai'mmah al-Athar (The Adornments of the Pious Ones on of the Progeny of Muhammad and the Holy Imams), Researched by Ghulam Reza Maulana Boroujerdi, Qom: Muassasah al-Ma'aref al-Islamiyyah, n.d.
- E. Beheshti, Muhammad Et el., The Viewpoints of Muslim Scholars on Education and Pedagogy and Their Principles, Tehran: SAMT, Y....
- o. Bukhari, Abu Abdullah Muhammad bi Ismail, Al-Jame' Al-Sahih, Beirut: Dar Tawq al-Najat for Printing, Publishing and Distribution, YETT AH.
- 7. Dashti, Muhammad, Nahj al-Hayat, Qom: Amir al-Muminin Research Institute, Oom, 1992.
- v. Educational Research and Planning Organization, Teacher's Guide for Teaching Quran for the First Grade Children, Tehran: Ministry of Education, Ynd Edition, Yvv.
- ۸. Fayz Kashani, Muhammad bin Shah Mortaza, Tafsir Safi, Edited by Hossein A'lami, Tehran: Maktab al-Sadr, ۱۹۹٤.
- ٩. Firoozabadi, Seyyed Morteza, Fazhail al-Khamsah min al-Sihah al-Sunnah (The Virtues of Ahl al-Bayt from the Sihah of Ahl Sunnat), Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, ٢٠١٣.
- •• Hakim Neyshabouri, Muhammad bin Abdullah, Al-Mustadrak Ala al-Sahihayn, Beirut: Al-Maktabah al-Asriyyah, n.d.
- 11. Hawzeh (Seminary) and University Cooperation Office, Developmental Psychology, Tehran: SAMT, 1990.





- NY. Hosseini Khamenei, Seyyed Ali, Declaration of the Second Sep of the Revolution Addressed to the Iranian Nation, Tehran: Cultural and Social Deputy of the Endowment and Charity Organization, Y. NA.
- ۱۳. Hurrr Amili, Muhammad bin Hassan, Tafsil Wasail al-Shiah ila Tahsil Masail al-Shariah, Researched by Muhammad Reza Hosseini Jalali, Qom: Al-Bayt Institute for the Revival of Heritage (Muassasah Al al-Bayt li Ihya al-Turath), المعادلة المعادل
- 18. Huwayzi, Abdul Ali bin Juma'h, Tafsir Noor al-Thaqalayn, Edited by Seyyed Hashim Rasooli Mahallati, Qom: Ismailian, 1510 AH.
- No. Ibn Abi al-Hadid, Izz al-Din bin Abdul Hamid bin Hibatullah, Sharh Nahj al-Balaghah, Researched by Muhammad Abu al-Fadhl Ibrahim, Egypt: Dar al-Ihya al-Kutub al-Arabiyyah, NYYA AH.
- 17. Ibn Babawayh Qomi [Sheikh Saduq], Muhammad bin Ali, Ilal al-Sharaye' (The Reasons of Islamic Laws), Qom: Maktabah al-Dawari, n.d.
- Ibn Babawayh Qomi [Sheikh Saduq], Muhammad bin Ali, Khsal
  (Characteristics) of Sheikh Saduq, Translated by Muhammad Baqir Kumraei,
  Tehran: Ketabchi, 199A.
- NA. Ibn Babawayh Qomi [Sheikh Saduq], Muhammad bin Ali, U'yun Akhbar al-Reza (Narrations of Imam Reza), Tehran: Jahan Publications, 1999.
- Ibn Hisham, Abu Muhammad Abdul Malik, Al-Sirah al-Nabawiyyah (The Biography of Holy Prophet), Prepared by Umar Abdul Salam Tadmuri, Beirut: Dar al-Kutub al-Arabi, oht Edition, 1517 AH.
- Y.. Ibn Shahr Ashub, Muhammad bin Ali, Manaqib Ale Abi Talib (On the Virtues Imam Ali's Progeny), Edited by Seyyed Hashim Rasooli Mahallati and Muhammad Hossein Ashtiani, Qom: Allama, n.d.
- ۲۱. Ibn Shu'ba Harrani, Hassan bin Ali, Tuhaf al-Uqul, Translated by Sadiq Hassanzadeh, Qom: Ale-Ali Publications, ۲۰۰۳.
- YY. Kanani, Muhammad bin Jama'ah, Tazkira al-Same' wa al-Mutakallim fi Adab al-Alim wa al-Muta'llim (On the Etiquettes of Teacher and Student/ Scholar and Audience), Research: Seyyed Muhammad Hashim Nadavi, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilamiyyah, n.d.





- Khoshumanesh, Abolfazl, A Study on the Dimensions of the Issue of Carrying the Holy Quran, Tehran: Imam Sadegh (AS) University, 1999.
- Kulayni, Muhammad bin Ya'qub, Al-Kafi, Edited by Ali Akbar Ghaffari, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, YEV AH.
- Majlisi, Muhammad Baqir, Bihar al-Anwar al-Jami'ah li Durar Akhbar al-Aimah al-Athar (Oceans of Lights Comprising the Pearls of Narrations from Holy Imams (AS)), Beirut: Al-Wafa Institute, YEAH.
- Maso'udi, Ali bin Hossein, Ithbat al-Wasiyyah li al-Imam Ali bin Abi Talib (Proof of Guardianship for Imam Ali ibn Abi Talib), Qom: Ansarian, Y...o.
- Muhammadi Rey Shahri, Muhammad, Mizan al-Hikma (The Scale of Wisdom), Qom: Dar al-Hadith, Y.....
- Muttaqi Hindi, Hisam al-Din, Kanz al-Ummal fi Sunan al-Aqwal wa al-Afa'al (Treasures of the Doers of Good Speaks and Deeds), Researched Mahmoud Umar Damiati, Beirut: Dar al-Kutub al-Ilamiyyah, 1519 AH.
- 79. Nouri, Hossein bin Muhammad Taqi, Mustadrak al-Wasa'il wa Mustanbat al-Masa'il, Qom: Al-Bayt Foundation for the Revival of Heritage (Muassasah Al al-Bayt li Ihya al-Turath), \\\ AH.
- Qushayri Neyshabouri, Muslim bin Hajjaj, Al-Jame' al-Sahih, Edited by Muhammad Fuad Abdul Baqi, Cairo: Dar al-Hadith, YEYY AH.
- Sadr, Seyyed Muhammad Baqir, Lessons on the Science of Principles of Jurisprudence, Beirut: Dar al-Kitab Lubnani, 1974.
- Sakhawi, Ali bin Muhammad, Jamal al-Qurra' wa Kamal al-Iqra', Beirut: Muassash al-Kutub al-Thaqafiyyah, 1519 AH.
- Sayf, Susan et al., The Developmental Psychology \, Tehran: Ministry of Program and Budget, 1940.
- Shahid Thani, Zayn al-Din bin Ali, Munyah al-Murid fi Adab al-Mufid wa al-Mustafid (On the Etiquettes of Teacher and Student), Researched by Reza Mukhtari, Qom: Maktab al-Alam al-Islamiyyah, n.d.



- ro. Sharif Razi, Nahj al-Balaghah, Translated by Muhammad Dashti, Qom: Mashhoor, \rightarrow th Edition, \rightarrow \cdot\.
- rt. Sheikh Baha'i, Muhammad bin Hossein, Miftah al-Falah fi Amal al-Yawm al al-Laylah min al-Wajibat wa al-Mustahabbat wa al-Adab (The Key to Salvation on the Daily Performances of the Compulsories, Preferred and Etiquettes), Qom: Al-Sharif al-Radhi, n.d.
- rv. Shubbar, Abdullah, Tafsir al-Quran al-Karim, Edited by Hamid Hafni Dawood, Qom: Dar al-Hijrah, n.d.
- ۳۸. Sultani Rinani, Seyyed Mehdi, "Teaching and Promoting the Quran in the Conduct of the Holy Prophet", Bayyinat, No. ۴, ۲۰۰۶.
- Tabari, Muhammad bin Jarir, Jame 'al-Bayan fi Tafsir al-Quran (A Comprehensive Expression on the Interpretation of the Quran), Beirut: Dar Ihya al-Turath al-Arabi, YEYY AH.
- E. Tabarsi, Hassan bin Fadhl, Makarim al-Akhlaq (Ethical Virtues), Beirut: Muassasah al-A'lami lil Matbu'at, 1977.
- 1). Tabatabai, Seyyed Muhammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir Al-Quran, Tehran: Dar al-Kutub al-Islamiyyah, "rd Edition, "....
- ٤٢. Tirmidhi, Muhammad bin Isa, Sunan al-Tirmidhi, Cairo: Dar al-Hadith, Bita.
- ٤٣. Tusi, Muhammad bin Hassan, Tahdhib al-Ahkam, Edited by Ali Akbar Ghaffari, Tehran: Saduq, ۱٤١٧ AH.
- EE. Zarqani, Muhammad Abdul Azim, Manahil al-Irfan fi Ulum al-Quran (The Manifestations of Cognition in the Sciences of the Quran), Beirut: Dar Al-Ihya al-Turath Al-Arabi, n.d.