

# Promoting the Culture of Getting Acquaintance with the Quran Emphasizing the Stataments of the Supreme Leader\*

Muhammad Reza Shahidipoor

Mehdi Rostamnejad<sup>\*</sup>

#### **Abstract**

The Quran is a book of human guidance and happiness, and in order to benefit from Quranic guidance, one must become acquainted with it. The Supreme Leader, as a great jurist and religious guide and a great teacher of the Quran, has placed great emphasis on being acquainted with the Quran. This article, which is prepared with descriptive-analytical method and focusing on the statements of the Supreme Leader, seeks to explain His Holiness's view on the Quran, its stages and effects. Accompanying the Quran, looking at the Quran, listening to the recitation of the Quran, reading the Quran, memorizing the Quran, pondering the meanings and concepts of the verses, following the instructions of the Quran are among the stages of familiarity with the Quran that the Supreme Leader has emphasized. Also creating fear, increasing faith, removing rust from the heart, the descent of calm and divine mercy, being kept from the evil of Satan, restraining human-being from sin, getting red of sedition, prosperity and salvation, following the teachings of the Quran and promoting Quranic culture in society are among the effects of getting acquaintance with the Quran from the perspective of the Supreme Leader.

Keywords: Quran, Getting Acquaintance with Quran, Supreme Leader, Adolescents, Youth, Contemplation on Quran, Solutions, Recommendations, Quranic Culture.

<sup>&</sup>lt;sup>\*</sup>. Associate Professor and Faculty Member, Department of Hadith Sciences, Al-Mustafa International University, Qom, Iran; (rostamnejad@gmail.com).



<sup>&#</sup>x27;- Faculty Member of Al-Mustafa International University (Corresponding Author) mohmadreza.shahidi@gmail.com



مقاله علمي ـ يژوهشي

## ترویج فرهنگ انس با قرآن با تأکید بر

## **فرمایشات مقام معظم رهبری(دامت برکاته)\***

محمد رضا شهیدی پور $^{\prime}$  – مهدی رستم نژاد $^{\prime}$ 

#### چکیده

قرآن کتاب هدایت و سعادت انسان است و برای بهره مندی از هدایت قرآنی، باید با آن مأنوس شد. مقام معظم رهبری به عنوان یک فقیه عظیم الشان و راهنمای دینی و بزرگ معلم قرآن تأکیدات فراوانی نسبت به انس با قرآن داشته اند. این مقاله که با روش توصیفی تحلیلی و با محور قرار دادن سخنان مقام معظم رهبری سامان یافته است، درصد تبیین دیدگاه معظم له درباره انس با قرآن، مراحل و آثار آن است. همراه داشتن مصحف، نگاه به خط قرآن، گوش سپردن به تالاوت قرآن، خواندن قرآن، حفظ قرآن، تدبر در معانی و مفاهیم آیات، عمل کردن به دستورات قرآن جزو مراحل انس با قرآن است که مقام معظم رهبری تأکید زیادی بر آن داشته اند. همچنین ایجاد خشیت، از دیاد ایمان، زدودن زنگار از دل، نزول سکینه و رحمت الهی، نگاه داشته شدن از شر شیطان، بازداشتن انسان از گناه، برون رفت از فتنه ها، فلاح و رستگاری، پیروی از تعالیم قرآن و ترویج فرهنگ قرآنی در جامعه جزو آثار انس با قرآن از منظر مقام معظم رهبری است.

کلیدواژهها: قرآن، انس با قرآن، مقام معظم رهبری، نوجوانان، جوانان، تـدبر در قـرآن، راهکارها، توصیهها، فرهنگ قرآنی.

rostamnejad@gmail.com حديث جامعه المصطفى العالميه،قم ٢ - دانشيار و عضو هيئت علمي گروه علوم حديث جامعه



<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٦/۲٤ ، تاریخ تایید: ۱٤٠٠/٨/٢.

ا - عضو هيئت علمي جامعة المصطفى العامية: mohmadreza.shahidi@gmail.com



#### مقدمه

قرآن تجلی خداوند و کلام ارجمند پروردگار و کتاب هدایت و واسطه انس بندگان با خدای سبحان است.

قرآن از سرچشمه لایزال الهی نازل شده و مطابق با نیازهای روحی و جسمی انسانهاست. و انسانها را به بهترین راه با محکمترین روش و شیوه هدایت میکند. قرآن افزون بر دعوت به کارهای نیک و بشارت به پرهیزگاران، مردم را آر کارهای ناشایست باز داشته و آنها را از نتیجه اعمال ناپسند، بیم می دهد. هدف از نزول قرآن این بوده که آیات نورانی اش مشوق فکر و اندیشه گردد و حرکتی در جهت عمل به دستورات آن فراهم آورد.

قرآن کلام خداوند و واسطه ارتباط با پروردگار متعال هست. قرآن پناهگاه انسانها در فتنهها و جداکننده حق از باطل و نیکوترین سخن و رساترین اندرز است تا انسانها با پیروی از تعالیم قرآن رستگار گردند.

قرآن سفره گسترده الهي است و هر كس بسته به فراخور حالش مي تواند از قرآن بهرهمند شود.

مقام معظم رهبری منظلهالعالی که خود عالمی است که بر سر سفره قرآن نشسته است و از آن بهرههای فراوانی برده است به عنوان یک استاد قرآن و مفسر این کلام الهی توصیههای متعددی را درزمینه ارتباط با این کلام الهی در سخنرانیهای خود خطاب به مردم ایران داشتهاند. در این مقاله با بهرگیری از سخنان ایشان به مسئله ترویج انس با قرآن اشاره شده است.

#### مفهوم شناسي

انس به معنای خو گرفتن، آرام یافتن، آرامش یافتن به چیزی و الفت یافتن و در مقابل معنای وحشت استعمال شده است (دهخدا، لغتنامه دهخدا، ۱۳۷۷: واژه انس). انس زمانی تحقق می یابد که قلب انسان در کنار چیزی به آرامش برسد و تنفر نداشته باشد (مصطفوی، التحقیق فی کلمات القرآن الکریم، ۱۳۲۰: ۱/ ۱۹۸۸). با توجه به معنای انس در لغت، نمی توان قرائت ظاهری قرآن کریم را مفهوم انس با قرآن تلقی کرد. بلکه انس قرآن دارای ابعاد بیشتر و مهم تری است که با دقت در لسان آیات قرآن کریم و روایات معصومین شش به حقیقت آن دست می یابیم.





واژه انس به معنای خو گرفتن و همدم بودن و ایجاد ارتباطی آرام بخش و اطمینان آفرین با قرآن است به گونه ای که در کنار قرآن آرامش یابد و از چیزی وحشت نداشته باشد ﴿الَّذِینَ آمَنُوا وَ تَطْمَئِنُ قُلُوبُهُمْ بِذِکرِ اللهِ ﴾ (رعد/۲۸)؛ انس در مقابل وحشت و اضطراب است. کسی که همراه با قرآن است هیچ ترس و وحشتی ندارد. امام علی می فرمایند: هر کس با قرآن انس گیرد، از جدایی دوستان وحشتی نخواهد داشت.

انس با قرآن معرفت اسلامی را در ذهن ما قوی تر و عمیق تر می کند. اگر قرآن با قلب ما در آمیزد دیگر باطل در آن راهی نخواهد یافت.

انس با قرآن یعنی قرآن را مکرر خواندن و در مفاهیم آن تدبر کردن و آنها را فهمیدن و به دستورات آن عمل کردن.

بالاترین و مهم ترین مرحله انس با قرآن انس با مفاهیم و معارف قرآن است. این مسئله زمینه ساز عمل تعالیم هدایت گر و انسان ساز قرآن است.

یکی از مهمترین جنبه های انس با قرآن جنبه هدایتی آن است، قرآن سراسر نور است، به طالب آن نورانیت می بخشد و انسان را به بهترین و استوارترین راه هدایت می نماید.

آیات و روایات فراوانی فرد مسلمان را به قرائت و فهم و تدبر در آیات الهی و عمل به دستورات آن دعوت می کند؛ تعلیم و تعلم، استماع، تلاوت مکرر و مستمر، ترتیل و دقت در فهم قرآن و بالأخره تدبر و اندیشه در مضمون آیات، از وظایف مهم مسلمان است که جز با ارتباط و انس دائمی با قرآن امکانپذیر نیست. انس با قرآن اندیشه را الهی ساخته و روح آدمی را معنویت می بخشد، قرآن نور است و حقیقتاً دل را نورانی می نماید و در نتیجه جامعه از تاریکی ها نجات پیدا کرده و به سوی نور هدایت می شود: ﴿کتَابُ أَنْرَلْنَاهُ إِلَیک لِتُخْرِجَ التَاسَ مِنَ الطُّلُمَاتِ إِلَی النُورِ﴾ (ابراهیم/۱)؛

امام على على مىفرمايند: «مَنْ أَنِسَ بِتِلاَوَةِ الْقُرْآنِ لَمْ تُوحِشْهُ مُفَارَقَةُ الْإِخْوَان» (تميمى آمدى، غرر الحكم و درر الكلم، ١٤١٠ ق: ٦٣٧)؛ «كسى كه با تلاوت قرآن مانوس شود دورى و جدايى برادران و دوستان وى را به وحشت نيفكند.» در جاى ديگر فرمودهاند: «لَوْ مَاتَ مَنْ بَينَ الْمَشْرِقِ وَ الْمَغْرِبِ لَمَا السَتُوْحَشْتُ بَعْدَ أَنْ يكونَ الْقُرْآنُ مَعِى» (كلينى، الكافى، ١٣٦٥: ٢/٢)؛ «اگر تمامى مردم جهان از دنيا بروند، چنانچه قرآن با من باشد، وحشتى ندارم.»

کسی که به خدا ایمان دارد و عاشق بندگی و وصال اوست، مشتاق شنیدن کلام معشوق است، از سخن گفتن و شنیدن کلام معشوق لذت می برد و در معانی و مفاهیم آن دقت و تدبر می کند و بدین



وسیله با معارف الهی آشنا شده و با عمل به دستورات حیات بخش و نجات بخش قرآن به رستگاری در دو جهان نائل می گردد.

ما اگر بخواهیم تمام امت با قران انس بگیرند، باید تلاوت قرآن را در جامعه باب کنیم.

انس با قرآن معرفت عمومي يك كشور را بالا ميبرد قرآن همه چيز ما است نـور است: ﴿وَ أَنْرَلْنا اللهِ اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى اللهِ عَلَى اللهُ عَلَى الله

مقام معظم رهبری در این رابطه فرمودهاند:

«عزیزان من قرآن نور است و حقیقتاً دل و روح را روشن می کند. اگر با قرآن انس پیدا کنید می بینید گه دل و جان شما نورانی می شود. به برکت قرآن بسیاری از ظلمات و ابهام ها از قلب و روح انسان زدوده می شود. قرآن کتاب معرفت است ما درزمینه زندگی در زمینه آینده در زمینه تکلیف کنونی در زمینه هدف از بودن و در بسیاری از زمینه های دیگر، خیلی از مسائل را نمی دانیم، بشر مشحون به جهالت ها است و قرآن برای انسان معرفت می آورد.»

یکی از راههایی که این معرفت را در اعتقادات انسان در مبانی فکری انسان در روح انسان در ایمان انسان عمق می بخشد، انس با قرآن است. اگرجوان مسلمان با قرآن انس پیدا کند و فرصت تدبر در قرآن را به خود بدهد بسیاری از شبهات دشمنان بی اثر خواهد شد.

هر جوان با ایمانی که قرآن بخواند، قرآن با گوشت و خون او آمیخته شده و خداون او را در ردیف فرشتگان قرار داده و قرآن نگاهبان او در روز قیامت خواهد بود. رسول اکرم عن میفرمایند: «مَنْ قَرَا الْقُرآنَ وَ هُوَ شَابٌ مُؤمِنٌ إِخْتَلَطَ الْقُرآنُ بِلَحْمِهِ وَ دَمِهِ وَ جَعَلَهُ الله، عَزَّوَجَلَّ مَعَ الْسَّفَرَةِ الْکرامِ الْبَرَرَةِ وَ کانَ الْقُرآنُ حَجیزا عَنْهُ یؤمَ الْقیامَةِ» (کلینی، الکافی، ۱۳۹۵: ۲/۳۲).

#### اهمیت انس با قرآن از منظر مقام معظم رهبری

نخستین گام برای شناخت امری دانستن اهمیت آن است. هنگامی که اهمیت امری روشین شد، اقبال به سمت آن حاصل می شود، ازاین رو نخست لازم است، اهمیت انس با قرآن را شناخت. انس با قرآن ضامن رشد و هدایت جامعه است. رهبر معظم انقلاب بارها به اهمیت انس با قرآن تاکید فر موده اند. در یکی از بیاناتشان می فر مایند:



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۶۰؛ ص: ۱۱۳-۱۶ ترویج فرهنگ انس با قرآن با تأکید بر فرمایشات مقام معظم رهبری محمد رضا شهیدی پور مهدی رستم نژاد

«انس با قرآن، معرفت عمومی یک کشور را بالا می برد. قرآن، همه چیز ماست؛ نور است. این جوانان ما از وقتی که با قرآن مأنوس شدند، وضعیت خیلی فرق کرد. ما در طول هشت سال جنگ، زیر آتش توپ و تفنگ، جوانانی را در جبهه ها داشتیم که به مجردی که بر زمین می نشستند و اندک فراغتی پیدا می کردند، قرآنشان را باز می کردند و مشغول تلاوت می شدند؛ یا مثلاً اگر در اتوبوس و یا کامیون نشسته بودند و داشتند می رفتند، قرآنشان را در می آوردند و بنا می کردند به خواندن. این است که ما میگوییم قرآن همه چیز ما بوده است. الان هم به برکت قرآن، کشور رو به پیشرفت است. انس با قرآن، میگوییم قرآن همه چیز ما بوده است. الان هم به برکت قرآن، کشور رو به پیشرفت است. انس با قرآن، معرفت اسلامی را در ذهن ما قویتر و عمیق تر می کند. بدبختی جوامع اسلامی، به خاطر دوری از قرآن و حقایق و معارف آن است. آن کسانی از مسلمانان که معانی قرآن را نمی فهمند و با آن انس ندارند، وضعشان معلوم است. حتی کسانی هم که زبان قرآن، زبان آن هاست و آن را می فهمند، به خاطر عدم وضعشان معلوم است. حتی کسانی هم که زبان قرآن، زبان آن هاست و آن را می فهمند، به خاطر عدم یا گلافِرِینَ عَلَى الْهُوْمِینِینَ سَبِیلُا و بعنی خداوند مؤمنین را زیردست و زبون کفار قرار نداده است - در کشورهای عربی و به وسیلهی مردم عرب زبان در دنیا خوانده می شود، اما به آن عمل نمی گردد. در کشورهای عربی و باز خواندن و باز خواندن و در آنها فکر و آنها را فهمیدن و در آنها فکر و خواندن و باز خواندن و باز خواندن و در آنها هکردن. (خطبههای نماز جمعه تهران، ۱۳۹۸).

## معظم له در یکی از سخنرانی ها فرمودند:

«وقتی انس با قرآن پیدا شد، مجال تدبر و تأمل و تفکر در معارف قرآن به دست خواهد آمد. قرآن را نمی شود سرسری خواند و گذشت؛ قرآن احتیاج دارد به تدبر، تکیهی بر روی هر کلمهای از کلمات و هر ترکیبی از ترکیبهای کلامی و لفظی. انسان هرچه بیشتر تدبر کند، تأمل کند، انس بیشتری پیدا کند، بهرهی بیشتری خواهد برد؛ قرآن این جور است. مشکلات هر جامعهای با قرآن حل خواهد شد. با معارف قرآنی، مشکلات حل می شود. قرآن راه حل معضلات زندگی بشر را به فرزندان آدم هدیه می کند؛ این وعده ی قرآنی است و تجربه ی دوران اسلام هم این را نشان داده. هرچه ما به قرآن نزدیک تر شویم، هرچه عمل قرآنی در میان ما ـ چه در روح ما، چه در اعمال جسمانی ما، چه در فرد ما، چه در احتماع ما ـ بیشتر شود، به سعادت، به حل مشکلات و معضلات نزدیک تر می شویم (بیانات در دیدار با قاریان قرآن، ۱۳۹/۱۶/۱۳).



#### مراحل انس با قرآن

انس با قرآن دارای مراحلی متعددی هست که در برخی موارد باهم نسبت طولی و در برخی موارد نسبت عرضی دارند، برخی از مهمترین مراحل انس با قرآن عبارت اند از:

#### ۱ -همراه داشتن مصحف

در حدیثی از امام صادق ﷺ چنین میخوانیم: «إِنِّی لَیعْجِبُنِی أَنْ یکونَ فِی الْبَیتِ مُصْحَفُ یطْرُدُ اللَّهُ بِهِ الشَّیاطینَ» (فیض کاشانی، الوافی، ۱٤٠٦ ق: ۱۷۳٥/۹)؛ «من خوش دارم که در منزل مصحف باشد که خداوند به وسیله آن شیاطین را طرد نماید.»

رهبر معظم انقلاب در این باره می فرمایند:

«در آن دوران طاغوت، من در مشهد جلسات تفسیر و درس قرآن داشتم؛ به جوانانی که میآمدند، میگفتم که هر کدام از شماها یک نسخه ی قرآن در جیب بغلتان داشته باشید؛ اگر در جایی منتظر کاری می ایستید و فراغتی پیدا می کنید – یک دقیقه، دو دقیقه، پنج دقیقه، نیم ساعت – قرآن را باز کنید و به تلاوت آن مشغول شوید، تا با این کتاب انس پیدا کنید. تعدادی که این طور عمل کرده بودند، هرچند بسیار اندک بودند، ولی احساس می کردم که اینها با این که غالباً هم عربی نمی دانستند؛ اما از لحاظ فهم معارف اسلامی، از دیگران برجسته تر بودند و به طور ممتازی با آن ها تفاوت داشتند (بیانات در دیدار تعدادی از قاریان قرآن، ۳/۱۱/۱۳۷۰).

## ۲- نگاه به خط قرآن

یکی دیگر از راهکارهای عملی انس با قرآن، قرائت قرآن از روی مصحف و نگاه کردن به آیات قرآن است که دارای برکاتی است که مهمترین آن انس با کلام الهی است.

قال رسول الله عنه: «أَعْطُوا أَعْينَكُمْ حَظَّهَا مِنَ الْعِبَادَةِ فَقَالُوا يا رَسُولَ اللَّهِ ص وَ مَا حَظُّهَا مِنَ الْعِبَادَةِ قَالَ النَّظُرُ وَلِيهِ وَ الإعْتِبَارُ عِنْدَ عَجَائِمِه» (ورام، مجموعه ورام، ۱۶۱۰ ق: ۱،۰۰۲؛ هندی، فِی الْمُصْحَفِ وَ التَّفَکرُ فِیهِ وَ الاِعْتِبَارُ عِنْدَ عَجَائِمِه» (ورام، مجموعه ورام، ۱۶۱۰ ق: ۱،۰۰۲؛ هندی، کنزالعمال، ۱۶۰۰ ق: حدیث ۲۶۲۲)؛ بهره دیدگانتان از عبادت را ادا کنید، پرسیدند: ای رسول خدا بهره چشمها از عبادت چیست؟ حضرت فرمودند: نگاه کردن به محصف، اندیشیدن در آن و عبرت گرفتن از شگفتیهای آن.»

در جاى ديگر فرمودهاند: «النَّظُرُ فِي الْمُصْحَفِ مِنْ غَير قِراءَةٍ عِبادَةٌ» (ابن بابويه، من لا يحضره الفقيه،



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۰۷ پاییز و زمستان ۱۵۰۰ صنایت و ۱۱۲-۱۲۰ می دو بدری ترویج فرهنگ انس با قرآن با تأکید بر فرمایشات مقام معظم رهبری پور محمد رضا شهیدی پور محمد رضا شهیدی پور مهدی رستم نژاد

۱٤۱۳: ۲۰٥/۲)؛ «نگاه کردن به خط مصحف حتى بدون قرائت هم عبادت است.»

عن ابى عبدالله عن «مَنْ قَرَأَ الْقُرْآنَ فِى الْمُصْحَفِ مُتِّعَ بِبَصَرِهِ وَ خُفِّفَ عَنْ وَالِدَيهِ وَ إِنْ كَانَا كَافِرَينِ» (كلينى، الكافى، ١٣٦٥ ش: ٦١٣/٢)؛ امام صادق عن فرمودند: «كسى كه از روى مصحف قرآن بخواند، از ديده اش بهره برده و باعث تخفيف عذاب يدر و مادرش مى شود، هر چند كافر باشند.»

به اعتقاد مقام معظم رهبری، نگاه کردن به قرآن و تلاوت بدون دقت هرچند تأثیر اندکی در شناخت قرآن دارد؛ اما مقدمه انس با کلام الهی و شناخت قرآن است (بیانات در دیدار قاریان قرآن با رهبر انقلاب در ماه مبارک رمضان، ۱۳۸۶/۰۶/۲۲).

#### ٣-گوش سپردن به تلاوت قرآن

پیامبر گرامی اسلام می فرمایند: «مَنِ استَمَعَ إلی آیةٍ مِن کتابِ الله کتِبَت لَهُ حَسَنةً مُضاعَفةً ، و مَن تَلا آیةً مِن کتابِ الله کتِبَت لَهُ حَسَنةً مُضاعَفةً ، و مَن تَلا آیةً مِن کتابِ الله کانَت لَهُ نورا یومَ القِیامَةِ» (ابن حنبل، مسند، بی تا: ۲/ح ۲۰۸۸)؛ «کسی که آیهای از قرآن با گوش فرا دهد، برایش حسنهای مضاعفهای نوشته می شود و کسی که آیهای بخواند، برایش در روز قیامت در قالب نور تجلی کند.»

یکی از راهکارهای انس با قرآن در مقام عمل، استماع و گوش دادن به آیات الهی است. رهبر معظم انقلاب (دامت برکاته) برگزاری جلسات قرائت و استماع قرآن در کشور را ضروری می دانند (برگزاری محفل انس با قرآن کریم با حضور رهبر انقلاب، ۱۳۹۵/۱۸۸).

معظم له معتقدند: اگر بخواهیم یک ملتی با قرآن به معنای واقعی کلمه آشنا بشود، مقدماتش همینهاست. اول باید قرآن را بشناسد. باید بتواند لای قرآن را باز کند. بتواند کلمات قرآن را با گوش خود مأنوس کند (بیانات رهبر فرزانه انقلاب، ۱۳۷۵/۹/۲۲)؛ بهتر این است که همه مردم ما انسشان با قرآن به گونهای باشد که آیات قرآن به گوششان آشنا باشد؛ وقتی آیهای را میخوانند، صدر و ذیل و قبل و بعد آیه برایشان آشنا باشد (سخنرانی در پایان مراسم قرائت قاریان قرآن، در ماه مبارک رمضان، بعد آیه برایشان آشنا باشد (سخنرانی در پایان مراسم قرائت قاریان قرآن، در ماه مبارک رمضان،

#### ٤-خواندن قرآن

امام صادق على فرمودند: «اَلقُرْآنُ عَهْدُاللّه الله الله عَلْقَدْ يَتْبَغَى لِلْمَرْءِ ... في عَهْدِهِ، وَ اَنْ يَقْرَأُ مِنْهُ في كُلِّ يَوْمٍ خَمْسينَ آيةً» (حر عاملي، وسايل الشيعه، ١٣٦٧ ش: ١٩٨/٦ ح ١)؛ «قرآن عهد خدا به سوى بنـدگان است؛ بنابراين سزاوار است كه شخص مسلمان در اين عهد بنگرد و هر روز ينجاه آيه قرآن بخواند.»



امام زین العابدین المعابدین المحلی فرمودند: «آیاتُ الْقُرْآنِ خَزَائِنُ الْعِلْمِ فَكلَّمَا فَتَحْتَ خِزَائَةً فَینْبَغِی لَک أَنْ تَنْظُرَ فیها» (مجلسی، بحار الانوار،۱٤۰۳ ق: ۲۱٦/۸۹)؛ «آیات قرآن گنجینه های دانش اند، پس هرگاه گنجینه ای گشودی شایسته است در آن بنگری.»

رهبر معظم انقلاب مىفرمايند:

«تلاوت قرآن با صدای خوش، کار بسیار خوبی است. روایت دارد که امام سجاد ایم - هم درباره امام سجاد ﷺ دارد، هم دربارهی امام باقر ﷺ - وقتی تلاوت می کردند، کسانی که از نزدیک محل تلاوت ایشان می گذشتند، زانوهایشان می لرزید و سست می شد و نمی توانستند حرکت کنند. مى ايستادند تلاوت قرآن را گوش مى كردند و وقتى حظ خودشان را مى بردند، به راهشان ادامه می دادند. تلاوت قرآن با صوت خوش و با آداب که شیوهی خاصی دارد، موسیقی خاصی دارد، روش خاصی دارد، امور لازمی است. اینها انسان را نزدیک میکند؛ اما کافی نیست. اگر بخواهیم تشبیه کنیم، این طور می گوییم: قرآن را به صورت بنای معظمی، دارای سالن ها و حجره ها و زوایای گوناگون و اعماق فراوان در نظر بگیرید. این عمارت وسیع و عظیم، سردر و مدخلی دارد. اگر آن مدخل را زیبا ساختیم، مردم برای ورود در آن عمارت، تشویق می شوند. مدخل آن بنای رفیع، همین تلاوتهای زیبایی است که این جا خواندند. کاشیکاری دم در، این تلاوت است. حال وارد شوید. این کاشیکاری، بسیار لازم است. این زیباسازی تلاوت، امر لازمی است. گاهی شنیده می شود که بعضى مى گويند آقا به قرآن بايد عمل كرد؛ خوب، اين حرف درستى است؛ اما مقصودشان اين است که تلاوت قرآن و آرایههای قرآنی را دست کم بگیرند! من با این مخالفم. تلاوت قرآن هم جزویک مجموعه و منظومهای است که این ها همه به هم متصل است؛ این هم بایستی مورد توجه قرار بگیرد و گرامی داشته شود. هم باید تلاوت بکنید و هم باید معانی قرآن را بفهمید؛ اگر معنای قرآن را فهمیدید، می توانید بهتر تلاوت کنید.» (بیانات در دیدار قاریان شرکت کننده در بیست و سومین مسابقات بين المللي قرآن، ١٣٨٥/٧/٤).

معظم له در یکی از سخنانشان درباره نقش تلاوت قرأن در هدایت جامعه فرمودند:

«ما اگر بخواهیم کل امت با قرآن انس بگیرند، باید تلاوت قرآن را در جامعه باب کنیم.... اگر تالیان کلام الله در جامعه توانستند با زمزمهی ملکوتی و صحیح و پرجاذبه، این آیات کریمه را تلاوت بکنند، دل مردم با قرآن انس می گیرد و به قرآن نزدیک می شود. مردم ما برای ارتباط با قرآن آماده





هستند. مردم ما با مردم کشورهای دیگر اسلامی فرق دارند. مردم ما در راه قرآن صادقانه مجاهدت کردند؛ شوخی نیست. اینقدر ما جوان دادیم، اینقدر مردم ما رنج و زحمت متحمل شدند. همهی اینها در راه قرآن بوده است.» (بیانات در دیدار با قاریان قرآن، ۱۳۸۲/٦/۲۲)»

#### همچنین ایشان می فرمایند:

«بنده اعتقاد قاطعم این است که ما اگر بخواهیم قرآن در ذهنیت و فضای جامعه جا بیفتد، باید تلاوت گر قرآن زیاد داشته باشیم؛ به این خاطر ما دنبال تلاوت قرآن هستیم. این آهنگهای قرآنی دلها را متوجه قرآن می کند؛ صداهای خوش را باید در این چیزها استخدام کرد. هیچ مضمونی از مضمون کلام خدا شایسته تر نیست، برای این که در صدای خوشی جا بگیرد و صدای خوش حامل این کلام و بیان بشود؛ این از هر شعر و سخن ادیبانه یی بالاتر است ... اگر تلاوت قرآن در جامعهی ما همگانی شود، همه بتوانند قرآن را صحیح بخوانند و همهی خانهها موج شوق به تلاوت قرآن را در خود جای بدهند، آن وقت ما امیدمان به اینکه جامعهی اسلامی و قرآنیِ به معنای واقعی در این کشور تشکیل بشود، بیشتر خواهد شد. ما امروز یک حکومت اسلامی و یک جامعهی اسلامی هستیم؛ اما این قدمهای اول است. آن مقداری که ما از اسلام داخل کشورمان و داخل حکومتمان در گفتار و کردار دولت مردانمان مشاهده می کنیم، این، آن اقلِ قلیل از اسلام است؛ این کمتر از آن چیزی است که برای یک جامعهی اسلامی مورد نیاز است». (بیانات در دیدار قاریان، ۲۰/۱۲/۲۷).

خواندن قرآن، از اول تا آخر، یک چیز لازمی است. باید قرآن را از اول تا آخر خواند؛ باز دوباره از اول تا آخر؛ تا همهی معارف قرآنی یک جا با ذهن انسان آشنا شود. البته معلمینی لازماند تا برای ما تفسیر کنند، مشکلات آیات را تبیین کنند، معارف آیات و بطون آیات الهی را برای ما بیان کنند؛ اینها همه لازم است. اگر اینها شد، هر چه زمان به جلو برود، ما به جلو می رویم و توقف دیگر وجود ندارد. فرمود: «حبل ممدود من السماء»؛ (ابن بابویه، معانی الاخبار، ۱٤۰۳ ق: ۹۰)؛ «این قرآن حبل الهی است؛ ریسمان مستحکم الهی است که اگر به آن چنگ زدیم، لغزش و افتادن و گم شدن و اینها دیگر در آن نیست.» (بیانات در دیدار قاریان قرآن، ۱۲۸۹/٤/۲٤)

## ٥- حفظ قرآن زمينهساز تدبر و انس با مفاهيم قرآن

در روایات فراوانی به اهمیت حفظ قرآن کریم اشاره شده است. همچنین در آیاتی از قرآن نیز



اشاراتی نسبت به آن وارد شده است.

از پیامبر گرامی اسلام ایش روایتی نقل شده است: «أَدَّبُوا أَوْلادَكُمْ عَلی ثَلاثِ خِصالٍ: حُبِّ نَبِیدِّکُمْ وَ حُبِّ أَهْلِ بَیْتِهِ وَ عَلی قَراءَةِ القُرآنِ؛ فَإِنَّ حَمَلَةَ القُرآنِ فِی ظِلِّ اللهِ یَومَ لاظِلَّ إلاَّ ظِلَّهُ مَعَ أَنْبِیاءِهِ وَ أَصْفِیاءِهِ» (صافی، امان الامة من الضلال و الاختلاف، ۱۳۸۰: ۱۹۳)؛ «فرزندانتان را بر سه خصلت تربیت کنید: دوست داشتن بیامبر و قرائت قرآن؛ زیرا حافظان قرآن در روزی که هیچ سایه داشتن پیامبر و قرائت فرآن؛ زیرا حافظان قرآن در روزی که هیچ سایه ای جز سایه پروردگار نیست، در سایه خداوند با انبیا و برگزیدگان هستند.»

در روایت دیگری چنین می خوانیم قال رَسُولُ اللَّهِ ﴿ اللَّهِ اللَّهُ الْقُوْآنَ فَرَأَى أَنَ رَاجِهُ خداون د مِمَّا أَعْطِى فَقَدْ صَغِيراً و وَعَظَ مَ صَغِيراً » (كلینی، الكافی، ۱٤٠٧: ج۲ /۲۰۰۵)؛ «کسی که خداون د (نعمت) حفظ کتابش را به او عطا فرمود، پس گمان کرد، به دیگری برتر از نعمت او داده شده، پس برترین نعمت را تحقیر کرده و شکر آن را به جای نیاورده است. » همچنین روایاتی دال بر فضیلت حفظ قرآن متعدد هست که برخی از پژوهشگران آن را جمع آوری کرده اند.

مقام عظمای ولایت در باره اهمیت حفظ قرآن می فرمایند:

«قرآن را حفظ کنید. حفظ قرآن خیلی مهم است. شما جوانها به این احتیاج دارید و می توانید. وقتی شما حافظ قرآن هستید، این تکرار آیات قرآنی و انس دائمی با قرآن، به شما فرصت می دهد که در قرآن تدبّر کنید. «تدبر در قرآن» با همین طور خواندن و رد شدن به دست نمی آید؛ با یک بار و دوبار خواندن هم حاصل نمی شود؛ با تکرار و انس با آیهای از قرآن و امکان تدبّر در آن به دست می آید. و چقدر لطایف در قرآن کریم هست که این ها را جز با تدبّر نمی توان فهمید. بنابراین حفظ و فهم معانی قرآن و تلاوت آن لازم است.» (بیانات در دیدار قاریان شرکت کننده در بیست و سومین مسابقات بین المللی قرآن، ۱۳۸۵/۷/۶)

«حفظ قرآن خیلی مؤثر است. حفظ قرآن خیلی باارزش است. حفظ قرآن این فرصت را به حافظ خواهد داد که با تکرار آیات، در قرآن قدرت تدبر پیدا کند. این فرصت است، این توفیق است؛ این را از دست ندهید. آنهایی که حافظ اند، این نعمت بسیار بزرگ الهی را قدر بدانند؛ نگذارند حفظشان ضعیف بشود یا خدای نکرده از دست برود.» (بیانات در دیدار قاریان قرآن، ۱۳۸۹/۶/۲٤)





#### ٦- تدبر در معانی و مفاهیم آیات

امام على على ضمن حديثى فرموده اند: «لا خَيرَ فى قِراءةٍ ليسَ فيها تَدَبُّرٌ» (حرانى، تحف العقول، ١٤٠٤ ق: ٢٠٤)؛ «در قرائتى كه در آن انديشه نباشد، خيرى نيست.»

در بخشى از دعاى آغار تلاوت قرآن كه از امام صادق على نقل شده، چنين آمده است: «اللَّهُ مَّ فَاجْعَلْ نَظْرِى فِيهِ عِبَادَةً وَ قِرَاءَتِى فِيهِ فِكُراً وَ فِكُرِى اعْتِبَاراً وَ اجْعَلْنِى مِمَّنِ اتَّعَظَ بِبَيانِ مَوَاعِظِكَ فِيهِ وَ اجْتَنَبَ مَعَاصِيكَ وَ لَا تَطْبَعْ عِنْدَ قِرَاءَتِى كَتَابَكَ عَلَى قَلْبِي وَ لَا عَلَى سَمْعِي وَ لَا تَجْعَلْ عَلَى بَصَرِى غِشَاوَةً وَ لَا تَجْعَلْ مَعَاصِيكَ وَ لَا تَجْعَلْ عَلَى بَصَرِى غِشَاوَةً وَ لَا تَجْعَلْ قِرَاءَتِي قِرَاءَتِي كَتَابَكَ عَلَى قَلْبِي وَ لَا عَلَى سَمْعِي وَ لَا تَجْعَلْ عَلَى بَصَرِي غِشَاوَةً وَ لَا تَجْعَلْ قَلَى بَصَرِي غِشَاوَةً وَ لَا تَجْعَلْ قَلَا يَدُبُرُ فيها بَلِ اجْعَلْنِي أَتَدَبَّرُ آياتِهِ وَ أَحْكَامَه» (شيخ مفيد، الاختصاص، ١٤١٣ ق: ١٤١).

مقام معظم رهبری دراینباره میفرمایند:

«قرآن فقط برای تلاوت کردن نیست؛ تلاوت قرآن مقدّمهی فهم قرآن و به دست آوردن معرفت قرآنی است؛ این را بایستی برای خودمان تأمین کنیم. اگر تلاوت، تلاوت درست و به جایی باشد، دو فایدهی مهم را باید به ما بدهد: یکی اینکه معنویّت ما را، روح معنوی ما را تعمیق کند، عمق ببخشد. ما غرق در امور مادّی هستیم؛ انسانها احتیاج دارند به توجّه معنوی، به روح معنویّت و ایس با تلاوت قرآن ـ اگر خوب تلاوت کنیم قرآن را ـ حاصل می شود و دوّم اینکه به فکر خودمان و اندیشهی خودمان مدد برسانیم و آن را از معرفت قرآنی تغذیه کنیم؛ یعنی قرآن، هم در دل ما اثر می گذارد، هم در ذهن ما اثر می گذارد. اگر با قرآن مأنوس بشویم، خیلی از مفاهیم حیات و زندگی برای ما روشین خواهد شد. کجرَویها، بدفهمیها، یأسها، خیانتهای انسانها به یکدیگر، دشمنیهای انسانها با یکدیگر، ذلیل کردن انسان خود را در مقابل طواغیت عالم و امثال اینها، همه ناشی از دوری از قرآن است. قرآن، هم کردن انسان خود را در مقابل طواغیت عالم و امثال اینها، همه ناشی از دوری از قرآن است. قرآن، هم به ما معرفت می دهد. » (بیانات در دیدار با شرکت کنندگان در مسابقات بین المللی، ۱۳۹۸/۱/۲۳

#### ۷- عمل کردن به دستورات قرآن

هدف اساسی از نزول قرآن عمل کردن بر اساس مفاهیم و دستورات قرآن است، همین عمل به قرآن است که ضامن نجات و سعادت انسانهاست. امام امیر المومنین که ضامن نجات و سعادت انسانهاست. امام امیر المومنین که ضامن نجات و سعادت انسانها که فرمودند: «اللّهَ اللّهَ فِی الْقُرْآنِ لَا یسْبِقُکمْ بِالْعَمَلِ بِهِ غَیرُکمْ»؛ (شریف رضی، نهج البلاغه، ۱۶۱۶: نامه ۷۷)؛ «توصیه میکنم شما را به قرآن نباید دیگران بر شما در عمل به قرآن پیشی گیرند.»

همین نکته را بارها مقام معظم رهبری تکرار کردهاند. از جمله فرمودند:



«قرآن کتاب سعادت بشر است، بلاشک سعادت دنیا و آخرت. قرآن فقط برای سعادت آخرت نیست؛ سعادت دنیا را هم قرآن تأمین می کند. سعادت دنیا یعنی برخورداری از نِعَم الهی در این نشئه؛ این را با قرآن می شود تأمین کرد. می شود ملّتها با قرآن، با عمل به قرآن عزّت پیدا کنند، رفاه پیدا کنند، دانش پیدا کنند، قدرت پیدا کنند، وحدت و انسجام پیدا کنند، سبّک زندگی شیرین پیدا کنند؛ این ها همه امور دنیوی است. آخرت هم که حیات معنوی و حقیقی و مستمر و ابدی است، با قرآن حاصل می شود. پس قرآن کتاب سعادت دنیا و آخرت است، به شرط آنکه ما به قرآن عمل بکنیم، ببینیم قرآن چه می گوید. ببینید! موارد عمل نکردن به قرآن در بین ما امّت اسلامی یکی دو مورد نیست و گرفتاری های ما هم ناشی از همینها است. مثلاً فرض بفرمایید قرآن درباره ی پیروان پیغمبر می فرماید: «آفیداهٔ عَلَى الکُفّارِ رُحماهٔ بینهُم تَراهُم رُکُعًا سُجَّدًا یَبتَغونَ فَضلًا مِنَ اللهِ وَ رِضوائًا»؛ پس «آشِداهٔ عَلَى الکُفّارِ رُحماهٔ همینها را ضایع کردند؛ اینها «آشِداهُ عَلَى الکُفّار» را فراموش کردند و شدند نوکر همینها را کددند، حق فلسطینیها را ضایع کردند؛ اینها «آشِداهُ عَلَى الکُفّار» را فراموش کردند و شدند نوکر گفّار، شدند دنبالهروِ کفّار، امر بر کفّار، الان بسیاری از سران کشورهای عربی از این قبیلاند؛ اینها یک دسته ی دیگر هم «رُحماهُ بَینَهُم» را فراموش کردهاند، اختلافات بین مسلمانها را [به وجود می آورند]. «و آلهُومِنونَ وَالهُومِنونُ وَالهُومِنونُ وَالهُومِنونُ وَالهُومِنونُ وَالهُومِناتُ بَعضُهُم آولیاهٔ بَعض»؛ این را قرآن می گوید.



دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۰۷ پاییز و زمستان ۱۲۰۰: ص: ۱۱۳-۱۶ ترویج فرهنگ انس با قرآن با تأکید بر فرمایشات مقام معظم رهبری محمد رضا شهیدی پور مهدی رستم نژاد

جوری؟». به یاد خدا باشید: «یاایها الّذین ءامّنُوا اذکرُوا الله ذِکرًا گثیرًا \* وَ سَبِّحوهُ بُکرَةً وَ اَصیلًا»؛ هـر کـاری انسان میخواهد بکند، به این فکر باشد که آیا این کار موافق رضای الهی است یـا نیست؛ اگـر احـراز نکرد که مخالف رضای الهی است اشکالی ندارد، لکن مواظب باشد که مخالف رضای الهـی نباشـد؛ این ذکر الهی است. ذکر فقط به زبان نیست؛ توجّه به این معنا، ذکـر الهـی است. » (بیانـات در دیـدار شرکتکنندگان در مسابقات بینالمللی قرآن، ۱۳۹۸/۱/۲۲).

#### همچنین در یکی از بیاناتشان میفرمایند:

«عمل خودمان را باید قرآنی کنیم، الهی کنیم. به گفتن نیست، به زبان نیست، به ادعا کردن نیست؛ باید در عمل، در این راه حرکت کنیم و قدم برداریم. با قرآن که انس میگیرید، قرآن را که تلاوت می کنید، هر جائی دستوری است، هدایتی است، نصیحتی است، در درجهی اول سعی کنید آن را در وجود خودتان، در باطن خودتان، در دل خودتان پایدار کنید و آن را به عمل خودتان نزدیک کنید. هر کدام از ما اگر در عمل این را متعهد شدیم، جامعه پیش خواهد رفت، جامعه قرآنی خواهد شد.» (بیانات در دیدار با قاریان قرآن، ۱۳۹۱/٤/۱۳)

## رهنمودهای ویژه مقام معظم رهبری نسبت به قاریان قرآن

مهمترین مراحل انس با قرآن اشاره شد و دیدگاه مقام معظم رهبری اشاره شد. این شخصیت عظیم الشان جهان، که بزرگ معلم قرآن در دوران معاصر بوده و به معنای واقعی کلمه رهنمودهای بسیار راهگشایی برای پیشرفت و جهت دهی به برنامههای کلان قرآن جهان ایراد فرمودهاند که در خور توجه است. ازاین رو مهمترین رهنمودهای ایشان نسبت به انس با قرآن و نکات فنی تلاوت قرآن اشاره می شود. قطعاً این نکات هم می تواند چراغ راهی برای مسئولین و متولیان قرآنی و فرهنگی کشور، و هم توصیههایی برای عموم مردم است تا بتوانند بیش از پیش با این کتاب انسان ساز مأنوس باشند.

#### یک. داشتن آهنگ زیبا

مقام معظم رهبری در یکی از سخنانشان میفرمایند:

«تلاوت قرآن به شکل ممتاز و با صدای خوش و با آهنگ درست و خوب، مشوق گرایش عمومی به قرآن با دلها و جانها و فکرهاست. این تفنن نیست؛ این یک کار زاید و تشریفاتی نیست. این یک حرکت منطقی و قدم استواری است در راه همه گیر شدن فهم و معرفت قرآن یک اشکال بزرگ در



تلاوتهای ما، عدم توجه قاری و تلاوت کننده به مضمون آیهیی است که می خواند. وقتی شما با مضمون آیه کاملاً آشنا بودید، خود شما در هنگام خواندن تحت تأثیر قرار می گیرید و نفس این تحت تأثير قرارگرفتن شما، هم در لحن و هم در صدا و هم در نغمه و هم حتّی در حرکات ظاهری شما اثر میگذارد و روی مخاطب و جلسه هم تأثیر میگذارد. نظیر این موضوع را در خواننده های شعر فارسی و مداحهایی که خوش صدا هستند و در بعضی از جلسات می خوانند، دیده اید؛ شعر خوبی که می خواند، خودش تحت تأثیر صدای خودش قرار می گیرد و لحن او تحت تأثیر این خود تأثیری قرار می گیرد و نافذتر و شیرین تر و دلنشین تر می شود؛ عیناً در قرآن خواندن هم همین طور است. بعضی از خواننده های مصری هم که این جهت را بیشتر رعایت می کنند، لحنشان دلیذیرتر و دلنشین تر است. این یک نکته است که باید مورد توجه قرار بگیرد و این، در وقف و ابتـدا و مسـائلی از ایـن قبیـل هـم تـأثیر مي گذارد. اين كه كجا بايد وقف كرد؛ كجا بايست با وقف، معنايي را نشان داد يـا بـا تكـرار، معنـايي را نشان داد و گاهی با یک کلمه، یک معنایی را رساند؛ اینها را باید رعایت بکنید. یکی از مسائل تـلاوت ما، مسألهی موسیقی تلاوت و این نغمه های صحیح تلاوت است، که این ها را بایست صحیح خواند. ديگر حالا مجال صحبت در اين زمينه نيست؛ اين هم بسيار مهم است. اينها هم يک روش و شيوهيي دارد که البته من حالا می بینم خیلی بهتر شده و سابقها این طور نبود. نغمهها و آهنگهای قرآنی را بايستي فراگرفت. البته خيلياش هم ذوقي است؛ اين را هم عرض بكنيم؛ يعني اگر كسي داراي ذوق هنری باشد، بدون این که بخواهد یاد بگیرد و نُت بخواند، خودش میفهمد که چه کار بایستی بکند؛ طبیعت ذوق قاری، او را می کشاند به یک آهنگ صحیح. هرچه بتوانید کمتر در این زمینه ها از این و آن تقلید بکنید، بهتر است.» (بیانات در دیدار قاریان قرآن کریم در ماه مبارک رمضان ۱۳۸۳/۷/۲٥)

## دو. وظیفه و نقش حوزویان در ایجاد انس با قرآن

حوزویان نقش پررنگی در هدایت و ارشاد جامعه دارند. در زمینه انس با قرآن نیز جامعه روحانیت وظائف سنگینی دارند. مقام عظمای ولایت در توصیه خویش به روحانیون فرمودند:

«در عین حالی که فقاهت اساس امر است، نباید از دیگر علوم اسلامی در حوزه ها غفلت بشود. مثلاً می بایست علم قرآن، شناسایی قرآن، فهم قرآن و انس با قرآن به عنوان یک علم و یک رشته در حوزه ها وجود داشته باشد. طلاب ما باید قرآن و یا لااقل بخشی از قرآن را حفظ کنند، یا حداقل با آن





مأنوس باشند. چهقدر مفاهیم اسلامی در قرآن هست که اگر ما بخواهیم در فقه بحث کنیم، به فکر آنها نمی افتیم. این انزوای قرآن در حوزههای علمیه و عدم انس ما با قرآن، برای ما خیلی مشکلات درست کرده است و بعد از این هم خواهد کرد و به ما تنگنظری خواهد داد.» (بیانات در آغاز درس خارج فقه ۱۳۷۰/٦/۳۱).

#### سه. توجه به دانش وقف و ابتداء و لحن بياني

یکی از نکات فنی تلاوت قرآن توجه به موارد وقف و ابتدا و نحوه بیان است که اصطلاحاً به آن لحن بیانی گفته می شود. مقام معظم رهبری با اشراف کاملی که به دقیق ترین مسائل این فن دارند، به قاریان قرآن توصیه می کنند:

شما نمی توانید خوب تلاوت بکنید، در حالی که نمی دانید کجا باید وصل کنید، کجا باید وقف كنيد و كجا را مناسب است با چه لحني بخوانيد. در حرف زدن معمولي هم، شما صداي تان را بالا می برید، پایین می آورید و بر تأثیرگذاری سخن می افزایید. یکی این است که قطع و وصل هایتان، همیشه به میزان نیست. من در این جا، همین مواردی را که شما خواندید، یادداشت کردهام که البته وقت نیست همهی آنها را مطرح کنم. اگر وقت بود، به شما می گفتم که کجا را اشتباه وصل کردید، یا اشتباه قطع کردید. گاهی این اشتباه دیده می شود و معنا خراب می گردد؛ گاهی هم معنا خراب و ضايع نمي شود، اما آن زيبايي را ديگر ندارد. وقتي شما مي گوييد: «و قالوا اتّخذ الله ولدا سبحانه»، از اين عبارت، ما يك طور چيزي مي فهميم؛ اما وقتي مي گوييد: «و قالوا اتّخذالله ولدا» با يك فاصلهي کم، نفس را می کشید و می گویید: «سبحانه» طور دیگری می فهمیم. این دومی درست است. وقتی شما به شکل اول می گویید، می توان این معنا را استنباط کرد که «سبحانه» هم مقول قول همان كساني است كه گفتند: «اتّخذ الله ولدا». البته اگروصل كرديد، غلط نيست؛ زيراكه آن استنباط، استنباط خیلی واضحی نیست. لذا قاعدتاً درقرآن (م) یا (قف) نگذاشتهاند. شما که به این قشنگی می خوانید، شما که این قدر خودتان را زحمت می دهید، برای اینکه خوب بخوانید، چه طور می خواهید چیز به این واضحی را رعایت نکنید؟ این، به میزان زیادی از زیبایی تلاوت شما خواهد كاست. اگر در جمع كساني كه قرآن را مي فهمند، بخوانيد، حتّى نه فقط قطع و وصل، بلكه لحن شما مورد دقت قرار می گیرد. این قرّای خوبی که در دنیا هستند و معاریفی که خواص، این ها را می پسندند و دوست می دارند، همهاش به خاطر این نیست که صدایشان خوب است؛ مقدار زیادی



مربوط به این چیزهاست. باید معنای قرآن را بدانید. مثلاً فرض کنید، وقتی که از قول فرعون نقل می کند: «فقال انا ربّکم الاعلی» که الان یکی از برادران می خواندند باید شما طوری ایس «انا ربّکم الاعلی» را ادا کنید که آن چنان نباشد که وقتی خدای متعال می گوید: «لمن الملک الیوم للّه الواحد القهار»، آن طوری ادا بشود. یعنی «انا ربّکم الاعلی» را باید طوری ادا کنید که کسی که می شنود، بفهمد این حرف، حرف دروغی است و آن کسی که گفته یعنی فرعون دروغ گفته است. این، ممکن است. این، چیزی است که در نوارهای «شیخ مصطفی اسماعیل» شنیده می شد. اصلاً اهمیت کار شیخ مصطفی اسماعیل، در همین است. او، این طوری می خواند. باید این طوری بخوانید. و ایس نمی شود، مگر این که معنای قرآن را بدانید.

الان یکی از آقایان، سوره ی شریفه ی مزمّل را می خواندند که انصافاً خیلی هم خوب بود. ﴿قم اللّیل اللّ قلیلاً نصفه او انقص منه قلیلا او زد علیه ورمّل القران ترتیلا امّا سنلقی علیک قولا ثقیلاً این «انّا سنلقی»، به قبلی ها ارتباط پیدا می کند. آماده شو؛ «انّا سنلقی علیک قولا ثقیلا». نمی شود شما «ورمّل القران ترتیلا» را بگویید و یک نفس بکشید و یک خرده استراحت بکنید، بعد بگویید: «انّا سنلقی علیک قولا ثقیلا». نه، در این جا قطع بکنید، اما آیه ی بعد را زود شروع کنید و فاصله نیندازید.

یا فرض بفرمایید، آیات شریفه ی آخر سوره ی بقره را که آقای محمّدی خواندند و خیلی هم قشنگ خواندند، بعد از این که می گویید: «و قالوا سمعنا و اطعنا غفرانک ربّنا و الیک المصیر»، درست است که شما قطع کردید، اما البته در این جا نوشته شده است که اگر وصل بکنید، بهتر است؛ «الوصل اولی». اما حالا گاهی قطع هم ایرادی ندارد؛ مثل این جا که مانعی ندارد. این چیزهایی که نوشتند، بعضی از موارد اشتباهاتی دارد؛ لیکن یک وقت شما می گویید: «اطعنا غفرانک»، این غلط است و معنا درست نیست؛ یک وقت هم می گویید: «و قالوا سمعنا و اطعنا، غفرانک ربّنا، و الیک المصیر». ببینید چه قدر لحن تفاوت می کند. نمی توانید این طوری بخوانید، مگر این که معنا را بدانید. نکته ی دیگری که مطرح است و من مکرر در این جلسه و خارج از این جلسه گفته ام، این است که آداب تلاوت مجلسی را فرا بگیرید. فرض کنید عده ای از این مردم و مسلمین حزب اللَّه در جایی نشسته اند و از شما دعوت کرده اند که برای شان قرآن بخوانید. دأب و فکر من این است و می خواهم در جامعه ی ما کاری بشود که برای قرّاء قرآن منبر بگذاریم و همچنان که الان و عاظ منبر می روند، جامعه ی ما کاری بشود که برای قرّاء قرآن منبر بگذاریم و همچنان که الان و عاظ منبر می روند،





قاریان قرآن هم منبر بروند و مثلاً نیمساعت قرآن بخوانند و مردم آن زلال کلام الهی را مستقیم از او بشنوند و دلهایشان بلرزد و اشک بریزند و موعظه بشوند و بلند شوند و بروند؛ ولی ما حالا قرآن کریم را فقط مقدمهی سخنرانی قرار داده ایم!

من در سالهای ۵۱ و ۵۲ و ۵۳ در مشهد سخنرانی می کردم؛ می ایستادم سخنرانی می کردم. بعد هم که حرف من تمام می شد، روی زمین می نشستم. سپس صندلی می گذاشتیم، تا قاری قرآن تلاوت کند. همین آقای فاطمی و بعضی از برادران دیگر، روی صندلی می نشستند و قرآن می خواندند. من می گفتم که حرف من مقدمهی تلاوت قرآن است. من ایستاده صحبت می کردم؛ اما صندلی بلند و قشنگی ـ مثل منبر ـ گذاشته بودیم و این ها روی آن می نشستند و بعد از صحبت من قرآن می خواندند؛ همان آیاتی که من قبلاً تفسیر کرده بودم. فکر من این است.

من می گویم که در جامعه، قرآن اصل است. امت حزب اللّه باید یواش یواش با قرآن آشنا بشوند؛ آن طوری که بتوانند مستقیم قرآن را از شماها گوش کنند و بفهمند. شما باید بتوانید در یک مجلس بالای منبر بروید، آیات قرآن را بخوانید و مردم با شنیدن این آیات اشک بریزند؛ ما این را می خواهیم. اگر شما می خواهید این کار را بکنید، باید بتوانید با صوت خودتان این مجلس را جذب کنید. این، آداب و فنونی دارد. شما برادران باید بر حسب استعداد و طبیعت و فطرت خود و گوش کردن نوارهایی که از قرّاء معروف می آید، این فنون را یاد بگیرید. البته مقداری از این ها تأمین شده، اما مقدار دیگرش را هم بایستی تأمین کنید.

بعضی از برادران قرآن می خوانند، اما قطع و وصل ها غلط است. امروز در همین آیاتی که تلاوت شد، آیه یی را شما وصل کردید که مقول قول الهی، با مقول قول کفار قاطی شد! آیا این خوب است؟ کسی که ترجمه ی قرآن را می فهمد، وقتی این وصل بی جا را از شما می شنود، مثل این است که میخی در گوشش فرو می کنند! پریشب که من تلویزیون تماشا می کردم، یک نفر از همین برادران ایرانی خودمان قرآن می خواند، که قطع و وصلش واقعاً آدم را کلافه می کرد. چرا این طوری قطع و وصل می کنید؟ در قرائت، اصلاً این یک علم است که کجا بایستی آیه را وصل، و کجا باید قطع کرد. نگویید فلان کس در مصر خوانده؛ بی خود کرده خوانده است! مگر هر کس هرچه خواند، همان برای شما حجت می شود؟



واقعاً ببینید آیه چیست. از همه راحت ترش، همین علایم وقفی است که گذاشته اند. در قرآنهای جدید، «الوصل اولی» و «الوقف اولی» را به صورت «صلی» و «قلی» نوشته اند. با این روش، کار را راحت کرده اند. اگر این را هم مراعات نمی کنید، لااقل همین شکل هایی که معمول قرآن ها گذاشته اند مثل «ج» و «ط» و «م» \_ رعایت کنید. معمولاً آیه را وصل نکنید، مگر در جاها و مواردی؛ والا خود آیه یک فصل است. اگر یک وقت به معانی قرآنی مسلط شدید، آن وقت البته می توانید به سلیقه و به فهم خود تان خیلی کارها بکنید؛ اما وقتی که هنوز بر معانی مسلط نیستید، این کار را نکنید.

توجه به فاصله ها هم مهم است. مثلاً یک عبارت از آیه ی کریمه یی را خواندید، بعد ساکت شدید و حالا می خواهید نفس بگیرید. ما باید چه قدر صبر کنیم، تا شما نفس بگیرید؟ باید بلافاصله پشت سرش بخوانید؛ چرا این قدر معطل می کنید؟ شما ببینید در حرف زدن معمولی، یک جا مقتضی است که پشت سر هم صحبت کنم، یک جا هم تأملی می کنم. این، برای جلب نفوس شماست. آیه ی قرآن هم همین طور است؛ افصح کلمات و کلام خداست (بیانات در دیدار جمعی از قاریان قرآن، ۱۳۷۰/۲۲/۱).

#### چهار. انتخاب آیات مناسب

یکی از مسائل مهمی که در امر تلاوت قرآن مورد بحث قرار میگیرد و دقت در آن نشان از تبحر و تسلط و سلیقه قاری دارد، انتخاب آیات مناسب برای هر جلسه است. قطعاً قاری قرآن باید فضای حاکم بر جلسه، زمان، مکان و مخاطبان را در نظر گرفته و متناسب با آن آیاتی را انتخاب کند. مقام معظم رهبری در این زمینه رهنودهایی را بیان فرمودهاند:

«نکتهای که در تلاوت و تحفیظ قرآن خوب است شما به عنوان پیش کسوت به جوانان تذکر بدهید، این است که اگرچه همهی آیات کریمهی قرآن نور است؛ اما امروز جوانان به بخشی از آیات قرآن خیلی احتیاج دارند و آن، چیزهایی است که عزت اسلام و عزت جامعهی اسلامی و توحید عملی جوامع اسلامی در آنهاست. جوانان ما در همه جای دنیای اسلام بایستی این گونه آیات را روان و حفظ باشند و از آنها درس بگیرند. حتّی من یک وقت به این ائمهی جماعتی که در بعضی از کشورهای عربی و اسلامی، آیاتی را در قرائت نماز انتخاب میکنند، گفتم آیاتی را انتخاب بکنید که می تواند در سرنوشت ملتهای اسلامی به طور ویژه اثر بگذارد. البته مردم باید همهی آیات الهی را یاد

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۲۰۰؛ ص: ۱۲۰–۱۲۳ ترویج فرهنگ انس با قرآن با تأکید بر فرمایشات مقام معظم رهبری محمد رضا شهیدی پور مهدی رستم نژاد



بگیرند و یاد هم می گیرند، لیکن بعضی از مفاهیم قرآنی وجود دارد که دست استعمار سعی کرده است ماها را از آنها دور نگه بدارد. ما را از جهاد دور نگه داشتند. ما را از این که کفار نباید بر مسلمین مسلط باشند، دور نگه داشتند. ها را از آیاتی که وحدت مسلمین در آنها هست، دور نگه داشتند. همین آیاتی که الان تلاوت شد ـ «و ما ارسلنا من رسول الا لیطاع باذن الله» ـ و آیاتی که معنایش حاکمیت عملی اسلام بر زندگی جوامع است، بایستی همهی مردم آنها را یاد بگیرند.» (سخنرانی در دیدار با قاریان قرآن؛ محمد محمود طبلاوی، ابوالعینین شعیشع و احمد رزیقی، ۱۳۷۰/۳/۱۶)

## پنج. توجه به جنبههای هنری قرآن

یکی از جلوههای اعجاز قرآن، جنبههای هنری قرآن است که از دیرباز مورد توجه پژوهشگران بوده است. این امر هم در تفسیر قرآن و هم در علوم قرآن و همچنین در تلاوت قرآن نیز تاثیرگزار است. رهبر فرزانه انقلاب در این باره فرمودند:

«قرآن یک اثر هنری بی نظیر است، یعنی یک جنبهی از عظمت قرآن و اهمیّت قرآن عبارت است از زیبایی هنری قرآن؛ اتفاقاً آن چیزی که در درجهی اوّل دلها را مثل مغناطیس به سمت اسلام جذب کرد، همین جنبهی هنری قرآن بود. عربها، هم موسیقی الفاظ را می فهمیدند، هم با زبان ادب آشنا بودند ـ در آن محیط عربی این جوری بود ـ ناگهان دیدند یک پدیدهای وسط آمد که شبیه آن را نشیده اند؛ نه شعر است، نه نثر است امّا یک پدیدهی هنری فوقالعاده است. این همان چیزی است که امیرالمؤمنین همی می فرماید: «ظاهِرهٔ آنیقٌ وَ باطِنهٔ عَمیق»؛ (نهج البلاغه، خطبهی ۱۸) «آنیق» یعنی آن زیبایی شگفتآور، آن زیبایی ای که وقتی انسان در مقابل آن قرار می گیرد، به حیرت می افتد؛ زیبایی در قرآن این جوری است. البتّه ما فارس زبانها یعنی غیر عرب زبانها و خیلی از عرب زبانها این توفیتی را ندارند که این زیبایی را درک کنند؛ [ولی] با اُنس زیاد با قرآن می شود درک کرد. وقتی انسان با قرآن اُس بگیرد، زیاد تلاوت کند، زیاد بشنود، آن وقت می فهمد که غیر از جنبهی معنوی، این زبان، این جملات، چقدر شیوا است، چقدر زیبا است. خب، این اثر هنری را باید هنری اجرا کرد. یک وقت می هست که من و شما در منزل برای خودمان قرآن می خوانیم، خب هر جور خواندیم مانعی ندارد؛ با صوت بخوانیم، بی صوت بخوانیم - البتّه ظاهراً آن جا هم وارد شده است که صدای قرآنی ای بشود، از بیرون بیاید؛ آن برای جنبهی فضاسازی قرآنی در کلّ جامعه است که یک فضاسازی قرآنیای بشود، از خانهها صدای قرآن بیرون بیاید؛ آن برای جنبهی فضاسازی قرآنی در کلّ جامعه است که یک فضاسازی قرآنی ای بشود، از خانه ها صدای قرآن بیرون بیاید، لکن وقتی انسان تنها می خواند، برای خودش می خواند، فرقی نمی کند



که یواش بخواند، بلند بخواند، آهسته بخواند، با صوت بخواند ـ امّا وقتی شما مخاطبی دارید، مثلاً [قرانت] مجلسی میخوانید، اینجا می خواهید مخاطب را تحت تأثیر قرار بدهید؛ اینجا باید هنر بیاید وسط میدان، این جا است که هنر بایستی نقش ایفا کند؛ مخاطب را با هنر می شود تحت تأثیر قرار داد. این تلاوتهایی که ما می شنویم و گوش می کنیم و تشویق می کنیم و تأیید می کنیم، معنایش این است؛ یعنی شما این اثر فاخر بی نظیر هنری را به شکل هنر مندانه اجرا می کنید، به شکل هنر مندانه می خوانید؛ آن وقت نتیجه این می شود که اثر ش می شود چند برابر؛ البته به شرط اینکه این جنبه ی تلاوت هنری درست انجام بگیرد، با دقت انجام بگیرد. مثلاً فرض بفر مایید بنده بارها به دوستان سفارش می کنم که قرآن را تلاوت از نوع تفهیم معانی [بخوانید]؛ جوری بخوانید که می خواهید معانی را تفهیم کنید. ما این را در شعر خوانی فارسی خودمان مشاهده می کنیم؛ مدّاح می آید می ایستد، با صدای خوش شعر می خواند؛ دو جور می تواند بخواند:

هان ای دل عبرتبین از دیده نظر کن هان ایوان مدائن را آئینه ی عبرت دان می شود این جوری بخواند، می شود هم بگوید:

هان ای دل عبرتبین! از دیده نظر کن ایسوان مدائن را، آئینه ی عبرت دان

این دو جور خواندن مثل هم است؟ این دو جور خواندن مثل هم نیست. دوّمی این جوری است که مثلاً فرض کنید شیخ میما روی جملات، روی کلمات، تکیهی مناسب می کنید. این کاری است که مثلاً فرض کنید شیخ عبدالفتّاح شعشاعی می کند، مصطفی اسماعیل می کند؛ این کار را بلد نیستند یا توجّه ندارند، امّا خواننده های قدیمی مصری هم، همه این جور نیستند، همه این کار را بلد نیستند یا توجّه ندارند، امّا بعضی هایشان می فهمند که چه کار دارند می کنند؛ وقتی که قرآن را می خواند، آن جایی که باید تکیه بکند، تکیه می کند؛ جوری حرف می زند که گویا شما مخاطب کلام خدا قرار می گیرید، دل شما جذب می شود. این معنا بایستی در تلاوت های ما و بخصوص شماها که الحمد لله خوش صدا هستید؛ می بینم دیگر، الحمد لله همهی شما خوش صدا هستید و صداهایتان و نَفَس هایتان خوب است و مثلاً از جهات گوناگون بلدید و در قرآن خواندن ما در محافل و مجالس وجود داشته باشد. (بیانات در محفل انس با قرآن کریم، ۱۳۹۸/۲/۱۲)



#### شش. میزان توجه به قرائات متعدد در قرائت

مسئله تعدد قرانات قرآن یکی از مباحث مهم علوم قرآنی است که هم در تفسیر قرآن اثر دارد و هم در قرائت قراء بزرگ وجود دارد. دیدگاههای متفاوتی نسبت به آن میان صاحب نظران وجود دارد که در خور توجه است. رهبر عزیزمان به عنوان یک فقیه عظیم الشان و به عنوان یک معلم صاحب نظر در باره قرائات چنین می فرمایند:

«ببینید، ما احتیاج داریم که در داخل کشور قرایی پیدا بشوند که در قرائت صاحب سبک باشند؛ حالا به همین قرائت مشهوری که ما میخوانیم - که قرائت «حفص» باشد - یا در کنارش هم قرائتهای دیگری که مثلاً در شمال آفریقا معمول است. این که شما می بینید مصری ها دائماً قرائت (ورش» و «قالون» را میخوانند، به این دلیل است که این دو قرائت در آنجاها رایج است. مثلاً در لیبی و الجزایر و تونس، قرائت «ورش» در مکتبخانه ها تدریس می شود، نه قرائت «حفص». البته در دنیای اسلام قرائت «حفص» - همین قرائتی که حالا معمول ماهاست و آن را میخوانیم - معروف تر است. من موافقم که برادران قرائتهای دیگر - بخصوص قرائات معروف؛ مثل قرائت «ورش» - را یاد بگیرند و بخوانند. ما باید به آنجا برسیم که وقتی قاری ما شروع به خواندن می کند، کیفیت ادا و بیان کلمات قرآنی توسط او به گونه یی باشد که حضار به همان اندازه که با زبان عرب آشنا هستند، تحت تأثیر قرار بگیرند؛ که هدف اصلی قرائت هم این است. شما که الحمد لله صدا و تجوید و قرائتان خوب است، باید تلاش کنید به آنجا برسید که مثل شیخ مصطفی اسماعیل - که این آقایان قرآیی که به این جا می آیند، کمتر مثل او می خوانند - بتوانید کلام خدا را آن چنان ادا کنید که مستمع به همان این جا می آیند، کمتر مثل او می خوانند - بتوانید کلام خدا را آن چنان ادا کنید که مستمع به همان این جا می آیند، کمتر مثل او می خواند این و آن هم نباشید؛ این آن حد اعلایی است که فعلاً مورد زمینه صاحب سبک بشوید و دیگر مقلد این و آن هم نباشید؛ این آن حد اعلایی است که فعلاً مورد نظر ماست؛ این زحمت و تلاش و نوآوری لازم دارد.» (بیانات در دیدار قاریان، ۲۲/۲/۷)

## هفت. اهتمام به تواشیح و همخوانی

تواشیح، ابتهال و همخوانی یا جمع خوانی قرآن از مسائل جذاب و هنری و زیباست که تأثیر فراوانی در مخاطبان ایجاد میکند. در یکی از دیدارهایی که جمعی از قراء قرآن خدمت مقام معظم رهبری رسیدند و تلاوت قرآن را به صورت جمع خوانی قرائت کردند، ایشان اظهار داشتند:

«من خیلی خوشحال شدم از این که دیدم برادران مشهدی ما الحمد لله این نوآوری را کردند و



آمدند شعر نو و آهنگ نو خواندند. البته چیزهایی از این تواشیح خیلی عربی است و ماها نمی فهمیم؛ عیبی هم ندارد و ما هم نفی نمی کنیم؛ اما آن چیزی که بسیار خوب است، این است که سبک، نوست؛ شعر، نوست؛ دیگر تقلید محض از دیگران نیست. من غالباً به این برادرانی هم که در تهران مشغول هستند و همین گروههای تواشیح و همخوانی را دارند ـ که انصافاً هم بسیار خوباند ـ گفتهام که این قرآن خوانی مشترکی که شماها دارید، خیلی عالی است؛ واقعاً در دنیا کمنظیر است که این طور هفت، هشت نفر با هم همخوانی دارند؛ اما در زمینهی این آهنگها و سرودهایی که دربارهی توحید و حضرت ختمی مرتبت الله و یا راجع به موضوعات دیگر است، باید نوآوری کنید. شما این قصیدهی «بُرده» و «لامية العجم» و قصايد شيخ كاظم أزرى و اين قصايد معروف عربي راكه در هر محفل عربی بخوانید و در آن جا چهار نفر آدم عربی دان باشند، تا بیت اولش را خواندید، همه می فهمند که اصلاً شما چه می خواهید بخوانید؛ قصیده برای شان روشن است؛ این قصیده خوب است؛ آن وقت شما این را با آهنگ ابتکاری بخوانید؛ همین طور که الان این برادران با آهنگ جدید خواندند. صداهای شما هم الحمدلله از صداهاي آنها كمتر نيست. هيچ لزومي ندارد كه چون «طه الفشني» يا ديگران این قصیده را خواندهاند، ما هم همیشه تا آخر همین را بخوانیم. البته اگر در شروع کار از آنها یاد گرفتیم، عیبی ندارد؛ اما انسان تا آخر که نباید همیشه تقلید بکند؛ باید نـوآوری بکنـد. در مـدح رسـول اکرم و در مدح ائمه الله ، در مدح ماه رمضان، در مدح قرآن، دربارهی قرآن، و در مناجات باری تعالی، شعرهای بسیار خوب عربی ممتازی وجود دارد؛ اینها را بخوانید. امیدواریم که انشاءالله روزبهروز این کار بیشرفت کند.» (بیانات در دیدار قاریان، ۱۳۷۰/۱۲/۲۷)

#### هشت. استفاده از ظرفیت صدا و سیما و دیگر رسانهها برای ایجاد انس با قرآن در جامعه

رسانه ها در ایجاد ذهنیت مردم تأثیر فراوانی دارند. ولی امر مسلمین در یکی از بیاناتشان می فرمایند:

«ما، در تبلیغات قرآنی مان، باید به شکل صحیح عمل کنیم. من، این را برای شما قراء عزیز عرض می کنم: امروز صدا و سیما در خدمت قرآن است. دیگر از این بهتر که نمی شود! ما امروز رادیو قرآن داریم؛ در تلویزیون قرآن داریم؛ در برنامه ی کودکان قرآن داریم؛ آخر شب قرآن و اول صبح قرآن. این ها خیلی خوب است؛ ولی ما از این امکان چگونه استفاده خواهیم کرد؟ این خیلی مهم است. باید





برای استفاده از امکانات، به شکل صحیحی عمل کرد. اگر از این امکانات، غلط استفاده کنیم، ضرر خواهیم دید.» (بیانات در دیدار قاریان، ۱۳۷۰/۱۲/۲۷).

## نه. بایستههای پژوهشهای قرآنی

پژوهش در تمامی رشته ها و زمینه های باعث رشد علم و حرکت جامعه به سمت قله های ترقی است. البته روشن است که هر پژوهشی یک سری مبانی، زیرساختها و اصول و بایسته دارد که عدم رعایت آنها ممکن است، آسیب هایی را به دنبال داشته باشد. در زمینه پژوهش های قرآن مقام معظم رهبری می فر مایند:

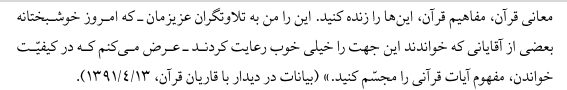
«یک نکته ی دیگر در مورد پژوهشهای قرآنی این است که در پژوهشهای قرآنی توجه به کارهای علمیِ مبنایی و اصولی خیلی لازم است. این جور نیست که هر کس عربی بلد بود، بتواند از قرآن همه ی مطالب را بفهمد و درک بکند؛ بتواند یک پژوهنده ی قرآنی باشد؛ نه. اولاً انس با خود قرآن لازم است؛ یعنی پژوهنده ی قرآنی باید با مجموع قرآن مأنوس باشد؛ تلاوت قرآن، دوباره خواندن قرآن، سه باره خواندن قرآن، تدبرهای شخصی در قرآن، کمک می کند به اینکه ما وقتی در یک موضوع خاصی در قرآن دنبال حقایق می گردیم، درباره ی آن موضوع بتوانیم راه به جائی ببریم؛ پس خود انس با قرآن لازم است. بعد هم کیفیت استفاده ی از قرآن؛ این شیوه ای که علمای دین ما، فقهای ما در استفاده ی از آیات و روایات دارند، یک شیوه ی تجربه شده است، یک متد علمیِ پخته شده و رسیده و کاملاً آزموده شده است؛ اینها را باید فرا گرفت. » (بیانات در دیدار جمعی از بانوان قرآنیژوه کشور، ۱۳۸۸/۷/۲۸).

#### ده. بریایی جلسات قرآنی

نشست و برخاست با قرآن سراسر نور و بركت و رحمت است. در نهج البلاغه روايتي از امير المومنين في نقل شده است كه «و ما جالس احد هذا القرآن الا قام عنه بزيادة او نقصان، زياده في هدى او نقصان من عمى» (نهج البلاغه، خطبه ١٧٦)؛ «هيچ كس با قرآن همنشين نشد، مگر اينكه در او افزود و كاست، هدايتش را مي افزايد و انحرافش را مي كاهد.»

مقام معظم رهبری در سایه این گونه روایات، اهتمام بسیار زیادی به برپایی جلسات قرآن داشته و دارند، خود ایشان با تمام مشغله ای که دارند، به صورت منظم در جلسات قرآنی شرکت میکنند و به دیگران نیز توصیه میکنند:

«خب، حالا جلسات قرآني را افزايش بدهيد، هرچه مي توانيـد تعلـيم و تعلّـم قـرآن را زيـاد كنيـد؛



## آثار انس با قرآن

از مجموع بیانات مقام معظم رهبری درباره انس با قرآن و مراحل گوناگون آن که گذشت می توان آثار متعددی برای انس با قرآن برشمرد، که مهمترین آثار این انس به صورت فهرستوار اینجا ذکر می گردد.

- √ ایجاد خشیت
  - ✓ ازدیاد ایمان
- ✓ زدودن زنگار از دل
- ٧ نزول سكينه و رحمت الهي
- ✓ نگاه داشته شدن از شر شیطان
  - ✓ بازداشتن انسان از گناه
    - √ برون رفت از فتنهها
      - √ فلاح و رستگاری
    - ✓ پیروی از تعالیم قرآن
- ✓ ترویج فرهنگ قرآنی در جامعه

## راهکارهای ترویج فرهنگ قرآنی در جامعه با عنایت به فرمایشات مقام معظم رهبری

از مجموع توصیه هایی که معظم له در جهت انس با قرآن و ترویج فرهنگ قرآنی فرمودند، چندین راهکار برای گسترش و ترویج فرهنگ قرآن در جامعه قابل استخراج است که برخی از آنها عبارتاند از:

- برگزاری محافل قرآنی
- برگزاری کرسی تلاوت
- برگزاری مسابقات قرائت، حفظ و مفاهیم قرآن



- برگزاری جشنوارههای قرآنی حدیثی
- احیاء جلسات سنتی قرائت و تفسیر قرآن
  - تقویت تشکلهای قرآنی مردمی
  - تكريم قهرمانان و نخبههاي قرآني
- تشویق نیکوکاران و خیّرین در اختصاص دادن موقوفات جهت نشر معارف قرآن و حدیث
  - تقویت انس با قرآن در میان اقشار مختلف جامعه و ایجاد فضای معنوی و قرآنی
    - تأسیس رشته های علمی و کاربردی در زمینه علوم و فنون قرائت و تفسیر قرآن
      - ارائه محصولات و منشورات قرآنی حدیثی
  - احیاء میراث علمی بزرگان و دانشمندان امامیه در حوزه علوم قرآن، قرائت و تفسیر
    - تهیه برنامههای جذاب ترویجی و آموزشی در رسانهها و فضاهای مجازی
      - تولید نرم افزارهای قرآنی متناسب با گروههای سنی مختلف جامعه

#### تبحه

انس با قرآن در دیدگاه مقام معظم رهبری از اهمیت ویژهای برخوردار است. ایشان انس با قرآن را سبب نجات انسانها و ملتها میدانسته و باعث بر طرف شدن مشکلات جوامع بر میشمارند.

در این مقاله به هفت مرحله از مراحل انس با قرآن اشاره شد، برخی از آیات و روایات مربوطه به آن ذکر شد و دیدگاه مقام معظم رهبری به صورت فشرده در مورد آن ذکر گردید و در پایان ده توصیه مهم از ایشان در این زمینه بیان شد.

همراه داشتن مصحف، نگاه به خط قرآن، گوش سپردن به تلاوت قرآن، خواندن قرآن، حفظ قرآن جزو زمینه ساز تدبر و انس با مفاهیم قرآن، تدبر در معانی و مفاهیم آیات، عمل کردن به دستورات قرآن جزو مراحل انس با قرآن است که مقام معظم رهبری تاکید زیادی بر آن داشته اند.

داشتن آهنگ زیبا، توجه حوزویان به نقش و وظیفه خود در زمینه ایجاد انس با قرآن، توجه به دانش وقف و ابتداء و لحن بیانی، انتخاب آیات مناسب برای تلاوت در جلسه، توجه به جنبههای هنری قرآن، میزان توجه به قرائات متعدد در قرائت، اهتمام به تواشیح و همخوانی، استفاده از ظرفیت صدا و سیما و دیگر رسانهها برای ایجاد انس با قرآن در جامعه، توجه به بایستههای پژوهشهای قرآنی و برپایی جلسات قرآنی جزو توصیههای اکید مقام عظمای ولایت در زمینه انس با قرآن و کیفیت آن است.



Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading , Fall and Winter ٢٠٢٢, ٩(١٧), P:١١٦-١٤٦
The Being Revelation of Quranic Words and the Recitation [Qira'at] of the Quran and the
Critique of the Orientalists' perspective
Muhammad Reza Shahidipoor
Mehdi Rostamnejad

انس با قرآن آثار فردی و اجتماعی زیادی دارد از جمله آثاری که بر اساس فرمایشات مقام معظم رهبری می توان احصاء کرد، عبارتاند از: ایجاد خشیت، ازدیاد ایمان، زدودن زنگار از دل، نزول سکینه و رحمت الهی، نگاه داشته شدن از شر شیطان، بازداشتن انسان از گناه، برون رفت از فتنهها، فلاح و رستگاری، پیروی از تعالیم قرآن و ترویج فرهنگ قرآنی در جامعه.

از دیدگاه مقام معظم رهبری برخی از راهکارهایی که جهت ایجاد فرهنگ قرآن در جامعه وجود دارد، چنین است: برگزاری محافل قرآنی، برگزاری کرسی تلاوت، برگزاری مسابقات قرائت، حفظ و مفاهیم قرآن، برگزاری جشنوارههای قرآنی حدیثی، احیاء جلسات سنتی قرائت و تفسیر قرآن، تقویت تشکلهای قرآنی مردمی، تکریم قهرمانان و نخبههای قرآنی، تشویق نیکوکاران و خیرین در اختصاص دادن موقوفات جهت نشر معارف قرآن و حدیث، تقویت انس با قرآن در میان اقشار مختلف جامعه و ایجاد فضای معنوی و قرآنی، تأسیس رشتههای علمی و کاربردی در زمینه علوم و فنون قرائت و تفسیر قرآن، ارائه محصولات و منشورات قرآنی حدیثی، احیاء میراث علمی بزرگان و دانشمندان امامیه در حوزه علوم قرآن، قرائت و تفسیر، تهیه برنامههای جذاب ترویجی و آموزشی در رسانهها و فضاهای مجازی و تولید نرم افزارهای قرآنی متناسب با گروههای سنی مختلف جامعه.



#### منابع

- ۱. ترجمه قرآن کریم، محمدعلی رضایی اصفهانی و جمعی از اساتید جامعة المصطفی، انتشارات بین المللی المصطفی، قم: چاپ دوم، ۱۳۸۸.
- ۲. ابن بابویه صدوق، محمد بن علی، من لا یحضره الفقیه، دفتر انتشارات اسلامی وابسته به جامعه مدرسین حوزه علمیه قم، قم: چاپ سوم، ۱٤۱۳ ق.
  - ٣. ابن شعبه حراني، حسن، تحف العقول، انتشارات جامعه مدرسين، قم: چاپ دوم، ١٤٠٤.
- ٤. ابن منظور، ابوالفضل جمال الدين محمد بن مكرم، لسان العرب، دار الفكر للطباعة و النشر و التوزيع دار صادر، بيروت: چاپ سوم، ١٤١٤ ه.ق.
  - ٥. احمد بن حنبل، المسند، دار الصادر، بيروت: بي تا.
- 7. تميمي آمدي، عبد الواحد بن محمد، غرر الحكم و درر الكلم، دار الكتاب الاسلامي، قم: چاپ دوم، ۱٤۱۰ ق..
  - ٧. حرّ عاملي، شيخ محمد بن الحسن، وسائل الشيعه، اسلاميه، تهران: چاپ ششم، ١٣٦٧.
    - ۸. دهخدا، على اكبر، لغتنامه، تهران، انتشارات دانشگاه، ١٣٧١.
- ٩. راغب اصفهانی، حسین بن محمد، مفردات ألفاظ القرآن، تحقیق: صفوان عدنان داودی، دار
   العلم- الدار الشامیة، بیروت- دمشق: ۱٤۱۲ ه.ق.
- ۱۰. شریف رضی، محمد بن حسین، نهج البلاغة، تصحیح: صبحی صالح، هجرت، قم: ۱٤۱٤ق.
- 11. شيخ مفيد، محمد بن محمد، الاختصاص، الموتمر العالمي لالفية الشيخ المفيد، قم: 181٣ ق.
  - ۱۲. صافى، لطفلله، امان الامة من الضلال و الاختلاف، راسخون، قم: ۱۳۸۰ ش.
- 17. صدوق، محمد بن على ابن بابويه، معانى الاخبار، دفتر انتشارات اسلامى وابسته بـ ه جامعـ ه مدرسين حوزه علميه، قم: ١٤٠٣ ق.
- 18. فيض كاشانى، محمد بن مرتضى، الوافى، كتابخانه امام أميرالمؤمنين على عليه السلام، اصفهان: ١٤٠٦ ق.
  - ١٥. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، دار الكتب الاسلاميه، تهران: چاپ چهارم، ١٣٦٥.



Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading , Fall and Winter ४.४४, १(१४), १: ११२-१६२ The Being Revelation of Quranic Words and the Recitation [Qira'at] of the Quran and the Critique of the Orientalists' perspective Muhammad Reza Shahidipoor Mehdi Rostamnejad

- ١٦. مجلسي، محمد باقر، بحارالانوار، موسسه الوفاء، بيروت: چاپ دوم، ١٤٠٣.
- ١٧. مصطفوى، حسن، التحقيق في الكلمات القرآن الكريم، بنگاه ترجمه و نشر كتاب، تهران:

.177.

- 1۸. الهندى، للعلامه علاء الدين على المتقى، كنز العمال في سنن الاقوال و الافعال، مؤسسه الرساله، بيروت: چاپ پنجم، ١٤٠٥.
  - ١٩. ورام، بن ابي فراس، مجموعه ورام، مكتبه فقيه، قم: ١٤١٠ ق.
    - www.Khamenei.ir . Y
      - www.leader.ir . . \*\



#### Resources

- 1. The Holy Quran, Translated by Muhammad Ali Rezaei Isfahani and A Group of Professors of Al-Mustafa University, Al-Mustafa International Publications, Qom: \forall nd Edition, \forall \cdot \delta \delta.
- Y. Ahmad Ibn Hanbal, Al-Musnad, Dar Al-Sader, Beirut: n.d.
- r. Al-Hindi, Al-Allama Alaoddin Ali al-Muttaqi, Kanz al-Ummal fi Sunan al-Aqwal wa al-Afa'al (The Treasure of the |Doerss on the Sunnah of the Words and Activities), Al-Risalah Institute, Beirut: oth Edition, 15.0.
- E. Dehkhoda, Ali Akbar, Dictionary, Tehran, University Press, 1997.
- o. Fayz Kashani, Muhammad bin Murtaza, Al-Wafi, Library of Imam Amir al-Mu'minin Ali (A.S|), Isfahan: \\(\frac{\psi}{2} \cdot AH.\)
- ٦. Hurr Amili, Sheikh Muhammad bin al-Hassan, Wasail al-Shiah, Islamiyyah, Tehran: ٦th Edition, ١٩٨٨.
- v. Ibn Babawayh Sadiq, Muhammad bin Ali, Man la Yahduruhu al-Faqih (For those Who are Unable to Attend a Jurisprudent), Islamic Publications Office Affiliated with the Society of Teachers of the Seminary of Qom, Qom: "rd Edition, 151" AH.
- A. Ibn Manzur, Abu al-Fadhl Jamal al-Din Muhammad ibn Mukarram, Language of the Arabs, Dar al-Fikr for Printing, Publishing and Distribution Dar Sader, Beirut: "rd Edition, 1515 AH.
- 4. Ibn Shu'bah Harrani, Hassan, Tuhaf al-Uqul, Publications of the Society of Teachers, Qom: Ynd Edition, 15.5.
- ۱۰۰. Kulayni, Muhammad bin Ya'qub, Al-Kafi, Dar al-Kutub al-Islamiyyah, Tehran: ٤th Edition, ١٩٨٦.
- ۱۱. Majlisi, Muhammad Baqir, Bahar al-Anwar (The Oceans of Lights), Al-Wafa Institute, Beirut: Ynd Edition, ۱٤٠٣.
- NY. Mustafavi, Hassan, Al-Tahqiq fi Kalimat al-Quran al-Karim (Research on the Words of the Holy Quran), Book Translation and Publishing Company, Tehran:

Bi-Quarterly Scientific Studies of Quran Reading , Fall and Winter ۲۰۲۲, ۹(۱۷), P:۱١٦-١٤٦
The Being Revelation of Quranic Words and the Recitation [Qira'at] of the Quran and the
Critique of the Orientalists' perspective
Muhammad Reza Shahidipoor
Mehdi Rostamnejad

- ۱۳. Raghib Isfahani, Hossein bin Muhammad, Mufradat Alfaz al-Quran (Vocabulary of the Quranic Words), Researced by Safwan Adnan Dawoodi, Dar al-Ilam Dar al-Shamiyyah, Beirut Damascus: ۱٤١٢ AH.
- NE. Saduq, Muhammad bin Ali Ibn Babawayh, Ma'ani al-Akhbar (The Meanings of Narrations), Islamic Publications Office Affiliated with the Seminary Teachers' Association, Qom: NENT AH.
- 10. Safi, Lutfullah, Aman al-Ummah min al-Zhalal wa al-Ikhtilaf (The Safequard of Ummah from Misguidance and Dispute), Rasikhoon, Qom: Y....
- ۱٦. Sharif Razi, Muhammad bin Hossein, Nahj al-Balaghah, Edited by Subhi Salih, Hijrat, Qom: ۱٤١٤ AH.
- w. Sheikh Mufid, Muhammad bin Muhammad, Al-Ikhtisas, International Congress on Millennium of Sheikh al-Mufid, Qom: 1517 AH.
- ۱۸. Tamimi Amadi, Abd al-Wahd bin Muhammad, Ghurar al-Hikam wa Durar al-Kalim, Dar al-Kitab al-Islami, Qom: Ynd Edition, ۱٤١٠ AH.
- 19. Varram, Ibn Abi Faras, Waram's Collection, Maktabah al-Faqih, Qom: 151. AH.
- Y. www.khamenei.ir
- YI. www.leader.ir