

# The Critique of Orientalist' Quranic Doubts in the field of recitations \*

Baqir Riahi Mehr \
Hossein Shirafkan \

#### **Abstract**

The science of recitation is one of the Quranic sciences that has a great role in understanding the Quran and differences in recitations will be effective in receiving different meanings of the Quran. Due to the importance and relationship between the issue of differences in recitations and the change and distortion of the words of the Quran, Orientalists have Researched and raised doubts in this regard. The present article uses a descriptive-analytical method and a critical approach to the doubts of famous Orientalists such as: Noldeke (۱۹۳۰), Richard Bell (۱۸۷۲) and Arthur Jeffrey (1947) in the field of recitations, analyzes and critiques them. It seems that what forms the intellectual basis of this group of Orientalists, in the first place, is the long-standing obstinacy of the West towards Muslims, which can be seen in their Quranic Research approach, and the second aspect is the lack of attention to the principles of Research. And it can be clearly understood that the purpose of Orientalists in such Research was not and is not the understanding Islam and the Quran. Orientalists' Research on the issue of Quranic recitations, whether in terms of Research method, lack of study of Imamia sources and lack of full knowledge of the issue of differences in recitations, are among the unacceptable shortcomings a of Orientalists. Unlike Orientalists, Imamia scholars have never addressed the issue of distorting the Quran in favor of the Shiite sect, and claim that this is the definitive acceptance of the Ottoman Mushaf from the beginning of its formation until today. The Supreme Leader has a special emphasis on the specialized way of reciting the Holy Quran, and in various statements, his meticulousness is clearly seen. He gives the correct recitation as a prelude to understanding and acquiring Quranic knowledge, and on the way of reciting the Holy Quran, he deals with issues such as: repetition of verses and words, how to disconnect and connect the utterance of words, and "short and long breath" and explained it for the reciters and emphasized the necessity of correct recitation and the preliminaries of recitation.

**Keywords:** Quranic Doubts, Differences of Recitations, Supreme Leader, Theodore Noldeke, Richard Bell, Arthur Jeffrey.

<sup>\*.</sup> Assistant Professor and Faculty Member of Al-Mustafa International Universit shirafkan & \*\*(@gmail.com



<sup>\*.</sup> Date of receiving: °, July, Y · Y \- Date of approval: ^, November, Y · Y \.

<sup>&#</sup>x27;. Assistant Professor of Quranic Comparative Studies of Al-Mustafa International University Qom (Corresponding Author): dr.riahi@chmail.ir



مقاله علمي ـ يژوهشي

# نقد شبهات قرآنی مستشرقان در حوزه قرائات\*

# باقر ریاحیمهر ۱ – حسین شیرافکن ۲

#### چكىدە

علم قرائت یکی از علوم قرآنی است که نقش بسزایی در فهم قرآن دارد و اختلاف در قرائات، مؤثر در دریافت معانی مختلفی از قرآن خواهد بود. با توجه به اهمیت و ارتباط موضوع اختلاف قرائات با تغییر و تحریف الفاظ قرآن مستشرقان به تحقیق و طرح شبهات در این زمینه پرداختهاند. نوشتار حاضر با بهره جستن از روش توصیفی ـ تحلیلی و با رویکرد انتقادی به بررسی شبهات مستشرقان مشهور ازجمله: نولدکه (۱۹۳۰م)، ریچارد بل(۱۸۷۱م) و آرتور جفری (۱۹۸۲م) در حوزه قرائات، به تحلیل و نقد آن می پردازد. به نظر می رسد، آنچه پایه و اساس فکری این دسته از مستشرقان را شکل می دهد، در وجه اول، عنادورزی دیرینهی غرب نسبت به مسلمانان است که این مسئله در رویکرد قرآنیژوهی ایشان نیز به چشم می خورد و وجه دیگر، عدم توجه به اصول پژوهش است، و بهروشنی می توان دریافت که هدف مستشرقان ازاین گونه یژوهشها، شناخت اسلام و قرآن نبوده و نیست. پژوهشهای مستشرقان در مسئله قرائات قرآن، چه از جهت روش تحقیق، عدم بررسی منابع امامیه و عدم آگاهی کامل از مسئله اختلاف در قرائات، ازجمله كاستىها و نواقص غيرقابل قبول مستشرقان است. يژوهشگران اماميه، برخلاف مستشرقان، هرگز به مسئله تحریف قرآن به نفع مذهب تشیع نیرداختهاند و مدعای این مسئله، پذیرش مسلم و قطعی مصحف عثمانی از ابتدای شکل گیری تا به امروز است. مقام معظم رهبری، تأکید خاص و ویژهای بر نحوه قرائت تخصصی قرآن کریم دارند و در بیانات مختلف، ریزبینی ایشان بهروشنی مشاهده می گردد. ایشان قرائت صحیح را مقدمهای برای فهم و به دست آوری معرفت قرآنی بیان میکنند و در مورد نحوه قرائت قرآن کریم، به مسائلی همچون: تكرار آیات و كلمات، نحوه قطع و وصل اداء كلمات و «نَفَس كوتاه و بلنـد» پرداختـه و آن را بـراي قاریان قرآن شرح دادهاند و بر لزوم قرائت صحیح و مقدمات قرائت تأکید نمودهاند.

كليدواژهها: شبهات قرآني، اختلاف قرائات، مقام معظم رهبري، تئودور نولدكه، ريچارد بل، آرتور جفري.

<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٤/۱٤ و تاریخ تایید: ۱٤٠٠/٨/١٧.

١. استاديار گروه مطالعات تطبيقي قرآن جامعه المصطفى العالميه(نويسنده مسئول): dr.riahi@chmail.ir.

۲ - استاديار و عضو هيات علمي جامعة المصطفى: Shirafkan ٤٣@gmail.com.



#### 1- مقدمه

رسول گرامی اسلام الله از همان زمان نزول قرآن کریم نسبت به فراگیری، حفظ و قرائت آن سفارشات بسیاری فرمودند و پیروان راستین ایشان نیز سعی وافر در یادگیری، حفظ و قرائت صحیح آیات قرآن نمودند؛ از این رو مسلمانان اختلاف نظری درباره قرآن کریم ندارند و متن فعلی و رایج آن مورد اتفاق و اجماع شیعیان و اهل سنت می باشد. مسلمانان با وجود اختلافات فرقه ای، بر این امر وحدت نظر دارند که قرآن کریم وحی الهی است؛ همچنان که خدای متعال در آیات متعدد به آن اشاره می کند؛ از جمله ﴿أَفَلا یَتَدَبَّرُونَ الْقُرْآنَ وَلَوْ کَانَ مِنْ عِنْدِ غَیراللَّهِ لَوَجَدُوا فیهِ اخْتِلافاً کثیراً ﴾ (نساء/۸۲).

علاوه بر این مسلمانان بر این اعتقادند که تغییری از طرف رسول خدایش در ماهیت قرآن صورت نگرفته است، خداوند خود نیز بر تغییر نیافتن قرآن از طریق پیامبر تأکید دارد؛ ازجمله می خوانیم: ﴿قَالَ النَّدِينَ لا یرْجُونَ لِقَاءَنَا ائْتِ بِقُرْآنٍ غَیرِ هذا أَوْ بَدِّلْهُ قُلْ ما یکونُ لی أَنْ أُبِدِّلَهُ مِنْ تِلْقاءِ نَفْسی إِنْ أَتَبَعُ إِلاَّ ما یوحی إِلَی ﴾ (یونس/۱۵)؛

از آنجا که قرآن کریم آخرین وحی آسمانی برای هدایت است، باید از هرگونه تغییر و تبدیلی محفوظ بماند. خداوند نیز حفاظت از قرآن را وعده داده است و حفظ و پاسداری از آن را به عهده گرفته است، همچنان که در آیهای آن را مطرح می کند و می فرماید: ﴿إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الذِّکرَ وَ إِنَّا لَـهُ لَحـافِظُون﴾، (حجر/۹)؛

از سوی دیگر، از ابتدای رسالت پیامبر اکرم شی مبارزه با قرآن توسط مشرکان و دشمنان قرآن و پیامبر آغاز شد و با استفاده از روشهای متعدد سعی کردند این کلام الهی را از درجه اعتبار بیندازند؛ گاهی مانند اعراب جاهلی سعی کردند با آوردن کلامی فصیح و بلیغ به مبارزه با قرآن برخیزند و گاهی با ایجاد تردید در عصمت رسول خداشی و منشأ نزول قرآن و... سعی در از قداست انداختن قرآن و بشری جلوه دادن آن شدند. با این حال علمای اسلامی و به ویژه ائمه اهل بیت می و علمای شیعه در مقابل این دشمنی ها ایستادند و تمام شبهات و تردیدها را پاسخ دادند.

از جمله این دشمنی ها تلاش هایی است که از جانب برخی مستشرقان برای ایجاد تردید در اصالت متن و نسخه رایج قرآن صورت می گیرد. این قبیل مستشرقان با انگیزه های متعدد تبشیری و سیاسی کوشیده اند تا تهمت هایی ناپسند و غیر مستدل بر قرآن کریم وارد کنند و بدین طریق مانع پیوستن مردم به این دین جهانی شوند. هر چند برخی از مستشرقینی که به مطالعه و پژوهش در خصوص دین اسلام

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷، پاییز و زمستان ۱۵۰۰؛ ص: ۱۸۰–۲۰۷ نقد شبهات قرآنی مستشرقان در حوزه قرائات باقر ریاحی مهر حسین شیرافکن



و قرآن کریم پرداخته اند، انگیزه ای علمی و آکادمیک به تحقیق در خصوص ماهیت این کتاب داشته اند؛ اما در عین حال نگاه بسیاری از مستشرقین به قرآن کریم، به مثابه یک کتاب آسمانی، مقدس و وحی منزل نمی باشد. لذا باب انتقاد، تردید و پژوهشهای تخریبی بر این کتاب را گشودند و سعی کردند با وارد کردن شبهاتی در کتاب آسمانی مسلمانان یعنی قرآن کریم و دین اسلام خللی ایجاد کنند. از جمله تلاشهای برخی از این مستشرقین سعی در ایجاد خلل در قرآن با استفاده از وجود اختلاف قرائات قرآن است و از طریق ایجاد شبهاتی وحیانی بودن قرآن کریم را دچار خدشه می کنند. در ایس پژوهش سعی بر طرح این شبهات و تلاش علمای شیعه در رد آنها شده است.

#### 2- معناشناسي قرائت

قرائت از ریشه ی «قرء» گرفته شده و به معنای جمع کردن و پیوستن است و قرائت قرآن به معنای ضمیمه کردن حروف و کلمات در کنار هم می باشد (راغب اصفهانی، مفردات الفاظ القرآن، ۱۲۰۶: ۸۶۸)،

صاحب العين در اينباره مينويسد:

«واژه «قرائت» درباره قرآن و دیگر کتابها و نوشتهها به کار میرود، با این تفاوت که درباره قرآن تلفظ الفاظ و کلمات در آن، لازم است؛ ولی در مورد سایر کتابها و نوشتهها، اصل در آن، ادراک معنا و مفهوم کلام است، خواه با نگاه کردن و مطالعه و خواه با تلفظ و و خواندن باشد» (فراهیدی، العین، ۱۳۵ ۸/ ۱۳۲).

علمای لغت معانی متعددی برای واژه قرأ ذکر کردهاند. زجاج قرائت را به معنای جمع کردن و گرد آوردن دانسته است (زرکشی، البرهان، ۱۳۷۶: ۱/۲۷۸)؛ قطرب نحوی قرائت را به انداختن و اسقاط معنی کرده است (همان). ابنعطیه قرائت را به معنای تلاوت و خواندن آورده است (صاری، مقدمتان فی علوم القرآن، ۱۳۹۲: ۲۸۲). عدهای دیگر از لغت شناسان نیز این معنا را پذیرفته اند (ابن منظور، لسان العرب، ۱۲۱۲: ۳/ ۲۸۲).

اولین مرحله قرائت قرآن توسط جبرئیل صورت گرفته که با خطاب إقرأ (بخوان) به پیامبر علی قرآن را تعلیم داده است. طبق دیدگاه بیشتر مفسّرین (قرطبی، الجامع لاحکام القرآن، ۱۳٦٤: ۲/ ۱۱۷؛ طبرسی، مجمع البیان، ۱۶۰۸: ۱۱۰ / ۵۱۲)؛ اولین آیاتی که بر رسول خدا نی نازل شده است، این آیات بوده است: ﴿اقْرَأْ بِاسْمِ رَبِّک الَّذِی خَلَقَ \* خَلَقَ الْإِنْسانَ مِنْ عَلَقِ \* اقْرَأْ وَ رَبُّک الْأَکرَمُ \* الَّذِی عَلَّمَ بِالْقَلَمِ \*





عَلَّمَ الْإِنْسانَ ما لَمْ يعْلَم ﴾ (علق ١/٥٥)؛

روشن است که مقصود از آموزش قرآن به پیامبر این بوده که هم خود آن حضرت از آموزههای الهی آگاهی یابد و هم آنها را به مردم منتقل کند، تا برای آنها با عمل به آن آموزهها رستگاری به ارمغان بیاورد. بی تردید برای انتقال این آموزهها و آیههای قرآن به مردم راهی جز آموزش و قرائت آنها وجود ندارد. قرآن در این باره می فرماید:

﴿ وَ قُرْآناً فَرَقْناهُ لِتَقْرَأَهُ عَلَى النَّاسِ عَلَى مُكثٍ وَ نَزَّلْناهُ تَنْزِيلاً ﴾ (اسراء/٦٠)؛

پس قرائت به معنای تلاوت و خواندن می باشد و عالمان شیعه برآن متفق علیه هستند، و بر این باورند که پیامبر علیه هر چه که جبرئیل به آن تعلیم داده بود را بدون هیچ کم و کاستی به مردم ابلاغ کرده است.

دانشمندان علوم قرآنی نیز از «قرائت» تعاریفی ارائه دادهاند. در اینجا به چند نمونه از آنها اشاره می کنیم:

۱. صاحب کتاب البرهان می نویسد: «قرائت عبارت از اختلاف مربوط به الفاظ و عبارات وحی است که این اختلاف درباره حروف و کلمات قرآن و کیفیت آنها از قبیل تخفیف و تشدید و امثال آنها از سوی قرّاء نقل شده است» (زرکشی، البرهان، ۱۳۷۲: ۱/ ۳۸).

بر این تعریف اشکالاتی وارد شده است از جمله اینکه قراءات منحصر به الفاظی از قرآن مجید شده است که در نحوة خواندن آنها اختلاف است؛ در حالی که علمای علم قرائت گستره آن را به الفاظی که در قرائتشان اختلافی نیست نیز گسترش داده اند.

۲. ابن جزری میگوید: قرائات عبارت از علم به کیفیت اداء کلمات قرآن و اختلاف این کیفیت است؛ اختلافی که به ناقل و راوی آن منسوب است (ابن جزری، منجد المقرئین، ۱۳٦۸: ۳).

از این تعریف نکاتی به دست می آید:

الف: اختلاف قرائات مربوط به آيات قر آن نيست، بلكه مربوط به ناقلان قرائت است.

ب: علاوه بر این از جمله شرایط اساسی قرائت، شنیدن کیفیت اداء کلمات است. مطابق این شرط ابن جزری می گوید: قاری باید از خواندن مطابق قرائتی که از نظر او صحیح است ولی نقل و روایت، آن را تأیید نمی کند و نیز از قرائت به آن صورت که از نظر اعراب و لغت روایتی در مورد آن وجود ندارد، خودداری نماید. (همان)



۳. دمیاطی نیز قرائت را این چنین تعریف می کند: «قرائت علمی است که به چگونگی ادای کلمات قرآن و اختلاف هایش، همراه با نسبت دادن به ناقل آن است» (الدمیاطی، اتحاف فضلاء البشر، ۱٤۲۷: ۵).

از این تعریف آشکار می شود که شنیدن از استاد شرط اساسی در صحت قرائت است، ضمن این که اشکالی که بر تعریف زرکشی وارد شده بود، بر این تعریف نیز وارد است.

٤. زكريا انصارى در تعريف قرائت مىگويد: «قرّاء معتقدند كه قرآن كريم بايد قرائت شود أعم از اينكه قرائت را به معناى تلاوت و يا به معناى ادا كردن باشد» (زمخشرى، الكشاف، ١٤٠٧).

با اینکه در تعریف زکریا انصاری محدودیت در تعریف قبل که شرط قرائت شنیدن از اساتید است به چشم نمیخورد؛ اما در تعریف وی شرط دیگری برای اعتبار قرائت آمده است و ان اینکه باید این قرائت مسموع و منقول با قرآن منطبق باشد؛ چه این که این قرائت بدون حضور و تلاوت نزد استاد صورت گرفته باشد و چه بصورت اداء در حضور استاد تلاوت شده باشد.

مقام معظم رهبری در این مورد می فرمایند: «قرائت قرآن مقدّمه ی فهم قرآن و به دست آوردن معرفت قرآنی است» (بیانات مقام معظم رهبری در دیدار شرکت کنندگان در مسابقات بین المللی قرآن، ۱۳۹۸/۱۰/۲۲).

همچنین ایشان در بیانی دیگر می فرمایند: «خواندن قرآن و تلاوت قرآن و لحن قرآن و تجوید قرآن و حفظ قرآن و مانند اینها همه مقدّمه است؛ مقدّمهی فهمیدن است و فهمیدن مقدّمهی عمل کردن است» (بیانات مقام معظم رهبری بیانات در دیدار شرکت کنندگان در مسابقات بین المللی قرآن، ۱۳۹۷/۲/٦).

طبق آنچه بیان شد نگارنده بر این باور است که هیچ یک از این تعاریف جامع و مانع نیست و مناسب تر است قرائت را این گونه تعریف کنیم: «ادای کلمات قرآن آنگونه که قرائت پیامبر گرامی اسلام این بوده و یا اجازه آن را داده است». بر اساس این تعریف، روایات و اسناد از اجزاء معتبر در قرائت می باشد و هرگونه قرائتی که پس از رسول خدا این پدید آمده یا در زمان آن حضرت پیدا شده ولی حضرت آن را نخوانده است و مدّنظرشان نیز نبوده است، در ردیف قرائت صحیح قرآن نخواهد بود.





# ۳- شبهات مستشرقان در حوزه قرائت

دوره رنسانس و تحولات علمی در غرب پیامدهای متعددی را به دنبال داشت. بیشترین آنها برای کلیسا و مسیحیان بود؛ چرا که بعضی از دستاوردهای علمی تعارض صریح و روشنی با آموزههای کتاب مقدس داشت؛ از این رو متفکران مسیحی به این نتیجه رسیدند که یا کتاب مقدس را وحی ندانند و یا باید به کذاب بودن خداوند در کتب مقدس معتقد شد. در نتیجه بر این باور شدند که کتب مقدس وحی نیست، بلکه برداشت نویسندگان کتب مقدس از جهان و مسائل جامعه آن روزگار است (باربور، علم و دین، ۱۳۹٤: ۲۲۹). همین دیدگاه به دیگر کتب مقدس از جمله قرآن نیز تسرّی داده شد و قضاوت مستشرقین درباره قرآن همچون قضاوت آنان نسبت به کتاب مقدس شد و پیامبر نیز از نظر آنها در حدّ انسانهای نابغه شد. آنچه که انسان را به این مستشرقین بدبین میکند، این است که بسیاری از آنها یهودی هستند و روشن است که برخی از آنها در تحقیقات خود انگیزه علمی نداشته، بلکه به دنبال تأمین اهداف مجموعهای هستند که از نظر مالی آنها را تأمین میکنند.

بررسی آماری و موضوعی پژوهشهای صورت گرفته خاورشناسان درباره قرآن کریم نشان از آن دارد که بیشتر تحقیقات پشتیبانی شده از ناحیه غربیها و صاحبان کلیساها، با اهداف خاص استعماری و ضد اسلامی است و تمام تلاشها بر این امر استوار است که درباره موضوعاتی تحقیق شود که حاصل آن اثبات کننده ضعفی در معارف و سند قرآن فعلی و یا تردیدی در وحیانی و الهی بودن آن باشد.

عناوین کتابها و مقالات مستشرقین به روشنی بیانگر این جهتگیری های استعماری و ضد اسلامی است. به عنوان مثال: موضوع کلی بسیاری از آثار خاورشناسان بر محور زیر نوشته شده است: الف: اشکال در ساختار قرآن کریم و وارد کردن اشکالهای ادبی بر کلمات آن.

ب: تشکیک در نبوت رسول گرامی اسلام ایک و انکار نزول وحی بر ایشان.

ج: اثبات تأخیر در جمع آوری، تدوین و کتابت آیات قرآن کریم و تردید در اینکه قرآن موجود، همان آیات قرائت شده توسط رسول گرامی اسلام الله است.

د: اشکالهای فراوان بر آموزهها و معارف و محتوای آیات قرآن کریم در ابعاد عقیدتی، فلسفی، حقوقی، سیاسی، اخلاقی و مانند آن (زمانی، قرآن و مستشرقان، ۱۳۹۰: ۷۱).

طبیعی است که پرداختن به مسئله قرائات قرآنی به عنوان نخستین گام در این راستا مدّنظر



مستشرقین بوده و در اینباره سعی کردهاند تمامی قرائتهای مختلف ثبت شده از قرآن را جمع آوری کرده و به ارائه نظریه در این رابطه بپردازند. در ادامه بخشی از آنها بیان میشود.

### ۱-۳- تئودور نولدکه (Theodor Nöldeke) (۱۹۳۰ م)

نولدکه که از جمله مطرح ترین مستشرقان آلمانی میباشد، در مورد اختلاف قرائات قرآن نظریاتی دارد که در این قسمت از مقاله حاضر بدان می پردازیم:

١- صحت لغات: طبق دستور زبان عربي

٢- تطبيق با نسخه مصحف عثمان.

به نظر نولدکه، شرط نخست چندان محل بحث نیست، زیرا اشتباهات لغوی در بحث ترتیل قرآن، بسیار زیاد میباشد و عرب و ادبیات عرب نیز همواره در معرض اشتباهات لغوی بوده است، یا به علت اهمال کاری در مواقع برخورد با موارد ثقیل و دشوار، و یا به علت اختلاف لهجه، گاها این مسئله پیش می آمده است، از این روی، قاریان قرآن و دانشمندان علوم نحو، از لحاظ احکام لغوی، دارای اختلاف نظر هستند. نولدکه در این زمینه اشاراتی به مبحث جمع قرائات ابن مجاهد نیز دارد (نولدکه، تاریخ القرآن، بی تا: ۲۲۰)؛ نولدکه در ادامه می نویسد: وجود اختلاف در قرائت امری مسلم است، اما در مورد خطای لغوی در قرائت، بحث و جدل وجود دارد (همان: ۵۲۵).

نولدکه این سوال را مطرح می کند که: آیا بدون لحاظ کردن شرائط دیگر برای قرائات، مبادی و شروطی که ابن مقسم برای یک قرائت مقبول مطرح کرده است کافی است و قرائت مقبول نیاز به شرط دیگری ندارد؟ (با توجه به اینکه ابن مجاهد در قرائت معتبر، شرط صحت سند را هم ذکر کرده و موفق بوده) (همان: ٥٦٥).

نولدکه در مورد دو مجموعهای که از مکی بن ابیطالب نقل میکند میگوید: مجموعه اول (که قرائتی است که روایاتش خبر واحد و از لحاظ دستور زبان عربی، موافقت دارند اما با مصحف عثمانی توافق ندارند) مورد قبول است؛ اما در ادامه میگوید: قرائت کامله فقط قرائات دارای شرائط سهگانه است (همان: ٥٦٧).

طبق رأی و نظر نولدکه، عمده مسئله اختلاف قرائات، مرتبط با اختلاف لهجه می باشد و این موضوع اختلاف در لهجه، اعتبار قرائات را کاهش داده و جریان استمرار قرائات مشهوره، به خاطر دور شدن از قرائات مختلف بوده است. وی در ادامه به این مسئله می پردازد که وحدت قرائات به صورت اتفاقی محال است و این امر صرفاً با برقراری ارتباط بین قرائات قدیم و جدید





شكل گرفته است (همان: ٥٧٥).

نولدکه در ادامه دیدگاههای برخی از دانشمندان را مطرح می کند: از احمد بن حنبل در متورد قرائات بهتر سؤال شد، جواب داد: بهترین قرائات قرائت اهل مدینه است اگر نبود، قرائت عاصم. مکی می گوید: قرائت این دو امام «نافع و عاصم» موثق ترین قرائات و از لحاظ سند مهمترین. وی همچنین می نویسد: «این اقوال ... چیزی جزء تبریری در مورد واقع نیست. قرائت عاصم، مهمترین مجموعه از قرائات عراقی تصور گردیده. از ویژگیهای شهر عراق این است که قرائات (ابوعمرو، عاصم، حمنه کسائی) از هفت قرائت و (یعقوب، خلف) از سه و (یزیدی، حسن، أخفش) از چهار در این شهر رشد و ترقی داشت. آگاهی و شناخت ابن مجاهد به علم قرائات از ابن شنبوذ، «که دشمن او بود» کمتر بود ولی ابن مجاهد با زیرکی از او سبقت گرفت و پیروز شد. پس ابن مجاهد، معلم موفقی بود و معلوم شد کتاب او مرجع اساسی علوم قرآن است اگرچه کتابهایی از آن فراتر است (ر.ک: حسینی، دیدگاههای نولدکه در مورد رسم الخط و قرائت قرآن و نقد آن، ۱۳۸۷: ۱۲۱ – ۱۲۵).

#### نقد و بررسی

۱- نولدکه پس از بیان مطالبی از ابن مقسم، به این مسئله می پردازد که: شرط ابن مقسم برای پذیرفتن قرائت قرآن که همان شرط صحة اللغة می باشد، از اعتبار چندانی برخوردار نیست و علت این ادعا آن است که خطاهای لغوی در قرآن بسیار به چشم می خورد و عرب، با توجه به اهمال کاری هایی که در هنگام مواجهه با مطالب و لغات ثقیل و دشوار اعمال می کرد، همواره در معرض اشتباهات لغوی بوده است (نولدکه، تاریخ القرآن، بی تا: ۳/ ۵۲۲).

در جواب باید گفت:

اولاً: شرط صحة اللغه (رعایت دستور زبان عربی) یکی از ارکان اساسی در پذیرش قرائت قرآن است و این نکته در کلام دانشمندان قرآنی پدیدار و هویدا است (فضلی، مقدمهای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۷۸: ۱۵۷).

ثانیاً: عرب در زمان پیامبر شیخ نهایت سعی و تلاش (را در اینکه خطای لغوی در قرآن پیش نیاید) مبذول داشتند و کسی از اصحاب و غیره ... حق تغییر و یا دست درازی به متن و لغت قرآن نداشت (عبدالغنی القاضی، القرانات فی نظر المستشرقین و الملحدین، بیتا: ۸۵)؛ و همان طور که از جانب خداوند نازل گشته، کتاب شده است و این نسبت اهمال کاری به عرب، نسبت ناروایی است و اگر



چنانچه اختلافی در لغت و لهجه وجود داشت از جانب راویان رسیده بود. بنابراین به جهت اهمیت فراوانی که این شرط (مطابقات با دستور زبان عربی) در عرصة قرائات معتبر و مقبول داشت پژوهشگران آن را لحاظ کردند تا اینکه قرائات معتبر را از نفوذ قرائات شاذه در آنها، ملحوذ نگاه دارند (با توجه به اینکه علماء قرائات احساس کردند قرائات معتبر با قواعد زبان عربی ناسازگار نیست و هیچ قرائت معتبری وجود ندارد که با مکتبی در نحو و یا با نظریهای در این فن ناسازگار باشد (همان: ۱۵۷). با در نظر گرفتن این مفروضات و مباحث قبلی اثبات می گردد که خطای لغوی از ساحت مقدس متن قرآن به دور است و وجود اختلافات در تلفظ و لهجه برخی کلمات، به راویان قرائات برمی گردد نه به اصل قرآن و متن آن و قرائت معتبری وجود ندارد که مخالف با قواعد زبان عربی باشد.

۲- نولدکه در شبهه دوم و سوم گفته است: ۱. با توجه به معیارهای ابن مجاهد، شرائطی که ابن مقسم برای یک قرائت مقبول مطرح کرده است کافی میباشد؟ ۲. قرائتی که روایاتش خبر واحد و با مصحف عثمانی موافق نباشد مورد قبول است (نولدکه، تاریخ القرآن، بیتا: ۳/ ۵۹۵).

- در جواب مدعای اول، سخن دکتر فضلی را نقل می کنیم که می گوید: مقیاس ابن مقسم در مهدی که زاده شد از دنیا رفت زیرا او شرط صحت سند را مورد غفلت قرار داد، که به عنوان شرط اساسی در اعتبار قرائات، مطرح بود (فضلی، مقدمهای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ۱۳۷۸: ۱٤۷). از طرف دیگر میان دانشمندان در اینکه صحت سند روایت در قرائات معتبر، شرط است هیچگونه اختلافی وجود ندارد. بلکه اختلاف آنها به سطح و پایه و درجة صحت سند مربوط می شود. (همان) بدین ترتیب ذکر نکردن شرط صحت سند یعنی مخالفت با تمام دانشمندان قرائات، که معقول نیست. پس مبادی ابن مقسم در مورد قرائات معتبر، کافی نیست.

- اما پاسخ ادعای دوم نولدکه این است که: ۱.رأی جمهور علماء در مورد صحت سند این است که متواتر باشد و خبر واحد به حد تواتر نمی رسد (همان). ۲. همة دانشمندان اتفاق نظر دارند که باید سند روایت مربوط به قرائت، مفید علم باشد در حالیکه خبر واحد، ایجاد علم نمی کند (همان: ۱٤۸). در نتیجه؛ قرائتی که روایاتش، خبر واحد باشد در ردیف قرائات معتبر و مقبول قرار نخواهد گرفت.

و از طرفی اگر قرائتی، موافق با مصحف عثمانی نباشد از ورود قرائات شاذ و اختلافات در وجوه قرائات، ایمن و محفوظ نخواهد بود. زیرا هدف و مقصد عثمان از تدوین قرآن میان دو لوح این بود که میان مردم بر اساس قرائات معروفی - که صدور آن از جانب نبی اکرم شی ثابت شده بود - اتحاد و همبستگی ایجاد کند و از به وجود آمدن فتنه و اشوب به واسطه اختلافی که میان اهل عراق و شام



درباره پارهای از وجوه قرائات پیش آمده بود جلوگیری گردد (حمزة، المواهب الفتحیة فی علوم اللغة العربیه، ۱۳۱۳ق: ۲/ ۸٦).

بنابراین قرائتی که سند روایتش، خبر واحد و مخالف با مصحف عثمانی باشد جزء قرائات معتبر نیست و رأی و نظر نولدکه در این خصوص، از اساس مردود است.

۳- در شبهه چهارم گفته است: مشکل قرائات، اختلافاتی است که به لهجات، ارتباط دارد و معتقد است که اختلاف قرائات ناشی از اختلاف در لهجهها است (نولدکه، تاریخ القرآن، بیتا: ۳/ ۵۷۵).

نقد مدعا: نولد که عوامل اختلاف قرائات را در یک عامل محدود کرده است و بر این تصور است که تنها عامل اختلاف قرائات، مسئله اختلاف لهجات است، در حالیکه چنین نیست و با مراجعه به کتب متعدد و دیدگاههای دانشمندان در این زمینه می بینیم که در به وجود آمدن اختلاف قرائات، عوامل متعددی دخیل بوده است مانند: اختلاف روایت، ابتدایی بودن خط، خالی بودن حروف و کلمات از حرکات و اعراب و نقطه ... که پژوهشگران در تعداد این عوامل، اختلاف نظر دارند و تعداد معینی را ذکر نکردهاند (معرفت، تلخیص التمهید، ۱۲۱۲: ۱/ ۷۲؛ ر.ک: حسینی، دیدگاههای نولدکه در مورد رسم الخط و قرائت قرآن و نقد آن، ۱۳۸۷: ۱۲۲ – ۱۲۷).

بدین ترتیب، می توان در جمع بندی این بخش چنین گفت: ابن مجاهد نه تنها در زیرکی و باهوشی از ابن شنبوذ و امثال آن، برتر بوده، بلکه در مورد علم قرائات و آگاهی عمیق به آن، سرآمد عصر خویش بوده، چنانچه در اقوال و سخنان دانشمندان به خوبی روشن است. پس گفته نولدکه کاملاً بی اساس و بی ربط است.

مقام معظم رهبری در مورد قرائت در بین قراء عرب، به نحوه صحیح قرائت تأکید می فرمایند و حتی در مورد مسائل جزئی همچون «نَفَس کوتاه و بلند» در قرائت نکات مهمی را بیان می فرمایند:

«یک نکتهای را من عرض بکنم؛ شما همه تقریباً قرّاء هستید که اینجا تشریف دارید؛ یکی از چیزهایی که رایج شده است در بین قرّاء عرب - این مصریها و دیگران - و از آنجا به داخل کشور ما منعکس شده است، اهمیّت دادن به نفس بلند است. من نمی فهمم وجه این کار چیست؛ هیچ لزومی ندارد که ما کلمات قرآن را، گاهی آیات را به همدیگر وصل کنیم به خاطر اینکه نفس میخواهیم بدهیم؛ به نظر من هیچ لزومی ندارد. یک وقتی لازم است و ادای مفهوم آیه متوقّف به این است که با یک نفس خوانده بشود، خب بله، این کار را بکنند والّا زیبایی تلاوت و تأثیرگذاری تلاوت به هیچ وجه وابسته به

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۵۰: ص: ۱۸۰–۲۰۷ نقد شبهات قرآنی مستشرقان در حوزه قرائات باقر ریاحی مهر حسین شیرافکن



نفَس بلند نیست؛ که حالا بعضی از قرّاء معروف مصری هنرشان در این است که با نفَس بلند [بخوانند]؛ مستمعین هم عوامانه وقتی با نفَس بلند میخوانند، بیشتر تشویق میکنند و الله، الله میگویند. به نظر من، هم کار این [قاری] غلط است، هم کار آن مستمع غلط است. ما در بین قرّاء خوب مصری، قرّاء برجستهی مصری کسی یا کسانی را داریم که نفَسشان کوتاه است، هم خواندنشان خیب مصری، قرّاء برجستهی مصری کسی یا کسانی وا داریم که نفَسشان کوتاه است، هم تأثیرگذاریشان خوب است؛ از جمله عبدالفتّاح شعشاعی. شما میدانید نفسش کوتاه است امّا درعین حال یکی از بهترین و اثرگذارترین تلاوتها - که انشاءالله خدای متعال ایشان و همهی قرّاء قرآن را مشمول رحمت و مغفرت کند - از این مرد شنیده میشود. بنابراین من خواهش میکنم که آقایان در مسئلهی نفَس، خودشان را اذیت نکنند» (بیانات مقام معظم رهبری در جمع قاریان میکنم که آقایان در مسئلهی نفَس، خودشان را اذیت نکنند» (بیانات مقام معظم رهبری در جمع قاریان

همچنین مقام معظم رهبری، تأکید ویژهای بر نحوه قطع و وصل اداء کلمات در هنگام قرائت قرآن دارند و در این زمینه می فر مایند:

«حالا که شما [قاریان] در این رشته [قرائت] پیشرفت کردید، بعدش چه؟ طریقه ها را که یاد گرفتید، حروف را که خوب از مخرج ادا میکنید، زیر و بمهای صدا را که بلد شدید، نفستان هم که الحمدللّه روی دست بعضی از نفسدارها و پیشکسوتهای شما زده است، حالا بعدش چه؟ آیا در همین جا متوقف میمانید؟ نه، شما هنوز اول راهید. همین شما خوبها - که میدانید هم من چهقدر به شماها علاقه و ارادت دارم - یکی، دو نقص عمده در تلاوتهای شماست که باید آنها را برطرف کنید. یکی این است که قطع و وصلهایتان، همیشه بمیزان نیست. ...اگر وقت بود، به شما میگفتم که کجا را اشتباه وصل کردید، یا اشتباه قطع کردید. گاهی این اشتباه دیده می شود و معنا خراب می گردد؛ گاهی هم معنا خراب و ضایع نمیشود، اما آن زیبایی را دیگر ندارد» (بیانات مقام معظم رهبری در پایان مراسم قرائت قاریان قرآن، ۱۳۲۹/۱۸۹۹).

نکته دیگری که مقام معظم رهبری در مورد نحوه قرائت، بدان پرداخته اند، مسئله تکرار آیات و کلمات در هنگام قرائت است و در این خصوص خطاب به قراء قرآن بیان فرموده اند: « بنده شاید چند سال قبل... انتقاد کردم از کسانی که زیادی آیات را تکرار میکنند. میخواهم عرض بکنم یک جاهایی تکرار لازم است، حتمی است. با یک بار خواندن، معنا منعکس نمیشود و باید آن را تکرار کرد؛ دو بار، سه بار، گاهی آیه را باید تکرار کرد. مقصودم این نیست که در این زمینه افراط انجام بگیرد. بعضی از خواننده های قرّاء مصری را دیدیم در این زمینه افراط میکنند؛



تأثیر منفی دارد. افراط منظورم نیست؛ اینکه ما ده بار یا هشت بار یک چیزی را تکرار کنیم، این مطلوب نیست. حالا شاید در آوازه خوانی های عربی این کار معمول است امّا در قرآن خوانی این کار مطلوب نیست. امّا تکرار به قدری که این مفهوم در ذهن مخاطب بنشیند، لازم است.» (بیانات مقام معظم رهبری در محفل انس با قرآن، ۱۳۹٤/۳/۲۸).

#### ۳-۲ ریچاردبل (Richard Bell) (۱۸۷٦)

ریچارد بل، هرگونه ادعا مبنی بر حفظ قران از تحریف و تغییر را رد میکند و حتی این مطلب که نگارش کل قرآن، در زمان رسول الله الله به سرانجام رسیده باشد را قبول نداشته و چنین می نگارد: «ایسن احتمال وجود دارد که آیات قرآن که در زمان رسول اکرم بر ایشان نازل شده، را مسلمانان به صورت شفاهی حفظ نمودهاند، و این آن چیزی است که در آن دوره رایج بوده است» (بل، درآمدی بر تاریخ قرآن، ١٣٨٢ش: ٥٧). بل، معجزه بودن قرآن را قبول ندارد و مسائلي همچون امي بودن نبي اكرم، نگارش کامل آیات قرآن در زمان حیات ایشان توسط مسلمانان را رد می کند. این موضوع، مسئلهای است که تمامی مستشرقان بدان می پردازند و غالباً پیش فرض تحقیقی تمام مستشرقان این است که قرآن آن صفاتی را که مسلمانان بدان اعتقاد دارند را نـدارد و در بهترین حالت، قرآن چیـزی فراتـر از انجیل و سایر کتب آسمانی نیست و لذا تمامی نگاههای تحقیقی و تحلیلی که به کتب عهدین دارند، بر قرآن نیز جاری می نمایند. البته بل هر چند نگارش کامل قرآن را در زمان حیات پیامبر رد می کند؛ اما در گزارشاتی ضد و نقیض می نویسد: «اصحاب پیامبر، قرآن را به روشهای مختلف حفظ می نمودند و در حافظه خویش ثبت می کردند، البته گاها در بخشهای کوچکی از قرآن، اختلاف نقل و کتاب وجود داشته، که در این صورت، می بایست امروزه اختلافات و تفاوتهای بسیاری در نسخ به جا مانده از آن می دیدیم!» (همان: ٦٧) ریچارد بل، همچون نولدکه، جمع آوری قرآن را توسط ابوبکر به رسمیت نمی شناسد، زیرا وی اعتقاد دارد که این نسخه، صرفا نسخهای حکومتی و در اختیار افراد حکومتی بوده و وجهه رسمی نداشته است، و نسخه رسمی و نشر یافته در بین مسلمانان را نسخه جمع آوری شـده در زمان عثمان می داند که آن هم نمی تواند نسخهای کامل بوده باشد و تمامی آیات را شامل بشود.

ریچارد بل، در توجیه کار هیأت عثمانی می نویسد: «برخی از روایات حاکی از آن است که کار هیأت گردآورنده، صرفاً تدوین یک نسخه پاکیزه از مواد موجود روی صفحه ها به لهجه قریش بوده است» (همان: ۷۵) او مهم ترین نقطه ابهام عمل عثمان را در مصحف حفصه می داند، چه اینکه پس

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷۰، پاییز و زمستان ۱۵۰۰؛ ص: ۱۸۰–۲۰۷ نقد شبهات قرآنی مستشرقان در حوزه قرائات بافر ریاحی مهر حسین شیرافکن



از مدتی مروان این مصحف را به دلیل خوف از گسترش قرائات شاذ سوزاند که اگر به راستی این مصحف در بردارنده چنین قرائاتی بوده است، پس چگونه اساس کار عثمان در توحید نص قرآنی قرار گرفت است؟ هرچند او تلاشهای مسلمانان در دستیابی به تمام نگاشتههای قرآنی و یکساننگاری صورت تلفظ آنها را جزء برنامههای هیأت عثمانی می داند اما در صحت ننتایج این هیأت از دو جهت تردید وارد می کند. اول از جهت کمیت که مصحف حفصه واجد تمام سور قرآنی نبوده است و دیگری از جهت کیفیت قرائت که او مصحف حفصه را یکی از عوامل اشاعه قرائات ناصحیح می داند به همین سبب هر چند تلاش هیأت عثمانی در خورد توجه است، اما خود نه تنها رافع مشکلات نبوده که پایه گذار تفرق مسلمین در تعدد قرائات گشت و به همین دلیل قرائات غیررسمی هرگز فراموش نگشت. ریچارد بل و شاگرد وی مونتگمری وات معتقد هستند که هدف این مجاهد از جمع آوری قرائات سبعة تطبیق آن با احرف سبعة مشهور در روایات است و از منظر وی قرائات صحیح تنها محدود به همین هفت قرائت است (همان: ۸).

بل معتقد است که با توجه به اهتمام نسبی مسلمین و پیامبر به قرآن کریم به اختلاف مصاحف صحابه و قرائات متفاوت، اختلافاتی در قرائات قرآن کریم حاصل گشت که حتی با توحید نص قرآنی در زمان عثمان از بین نرفت و به قوت خود باقی ماند. می توان از میان باورهای او اعتقاد به شکلگیری ریشه های اختلاف قرائت در زمان حیات رسول خداوند را استنباط کرد. در مجموع آرای بل، عمده عامل شکلگیری اختلاف قرائات عبارتند از: ۱- عدم کتابت آیات وحی در زمان حیات رسول خداوند که ضمانتی بر صیانت آن باشد و لذا شروع این اختلافات از دوران حیات رسول خداوند، ۲- نارسایی رسمالخط ساده عرب، ۳- تمسک هر شاگرد به قرائت اسناد خویش (به این دلیل مصحف عثمان نقش چندانی در توحید قرائات نداشت)، ٤- تعدد مصاحف صحابه و اختلافات آنها در شکلگیری اختلاف قرائات قرآن کریم، قرائات (همان: ۱۹۸۶ در ۷۰ فراهانی، نقد و بررسی آرای مستشرقان پیرامون اختلاف قرائات قرآن کریم،

# نقد و بررسی

ریچارد بل، در بیان نظریات خویش، به «نولدکه» استناد می دهد و پس از بیان این مطلب که قرآن در زمان رسول اکرم جمعآوری نشده است، تدوین و جمعآوری نسخه رسمی فعلی را به زمان دوره خلیفه سوم منسوب می کند، و اختلاف مصاحف صحابه پیامبر در کتاب را یکی از علل اصلی اختلاف قرائت برمی شمارد. وی اعتقاد دارد مصاحف صحابی پیامبر سی بر اساس قرائت نبی مکرم اسلام سی



صورت میگرفته و نص واحدی داشته، اما از آنجاکه این مصاحف، شخصی بوده و در دسترس صحابی خاص بوده، اصحاب بنا به اختیار خود، تفسیر و سبب نزولهای متفاوت و همچنین احکام مترتب گوناگونی را بیان میکرده و می نوشتند، و از این روی، مصاحف دارای تفاوتهایی بوده است. پس از رحلت نبی مکرم اسلام الله همین امر، موجب تفاوت مصاحف گردید و عثمان نسخه واحد و رسمی از قرآن جمع آوری نمود. وی مصحف ابوبکر را عامل اصلی اختلاف در قرائات می داند، البته از دیدگاه شیعه، قرائت قرآن واحد بوده و مصحف ابوبکر نیز دارای همین اشتراک قرائتی است که نسخه مصحف عثمانی قرآن داراست.

او رسم الخط ابتدایی عرب و تفاوت مصحف های عثمانی را یکی دیگر از عوامل اختلاف قرائات می شمارد. همان طور که بیان شد، این عوامل در شکل گیری اختلاف ات بی تأثیر نبوده است؛ اما با احتساب تقدم عنصر سماع و حافظه و حفاظ در قرائت نسبت به کتابت، این مشکل، چشم گیر نخواهد بود. پیامبر اکرم شی به شکلی واحد صحابه را مورد تعلیم قرار دادند و آن گاه صحابه به تعلیم دیگر افراد پرداختند. بنابراین، برای شکل گیری اختلاف قرائات جایی برای قرائتهای متفاوت پیامبر باقی نمی ماند. اختلاف قرائات حاصل اجتهادات و سهل انگاری افراد نسبت به متن قرآنی و اعتماد آنها بر روایت سبعة احرف است و این مسأله بیانگر وحدت قرائت در زمان رسول خداشی بوده است (ر.ک: فراهانی، نقد و بررسی آرای مستشرقان پیرامون اختلاف قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۹: ۱۶۱ - ۱۶۷).

# ۳-۳- آرتور جفری (Arthur Jeffery) (۱۹۸۲م):

یکی از آثار مهم «آرتور جفری»، تصحیح و تألیف کتابی است به نام «المصاحف ابوداوود سجستانی» که با نام «Mterials for the history of the text of the Quran» «مطالبی درمورد تاریخ قرآن و سجستانی» که با نام «مشتمل بر نظریات «آرتور جفری» در مورد تاریخ قرآن و اختلاف چاپ و نشر گردیده است. این کتاب مشتمل بر نظریات «آرتور جفری» در مورد تاریخ قرآن و اختلاف قرائات می باشد که از دو بخش تشکیل شده است: قسمت اولی کتاب، مقدمهای که خود آرتور جفری آن را نگاشته است و بخش دوم کتاب، «کتاب المصاحف» می باشد. کتاب مذکور، به نقد و بررسی قرائات صحابه و تابعین و مصاحف بدون نام اختصاص دارد. جفری پژوهش خویش را متمرکز بر پنجاه مصحف انتسابی به صحابی و سی مصحف منتسب به تابعین نموده است و به اعتقاد خود، تمامی مصاحف که با مصحف عثمانی فعلی ناسازگار بوده را جمع آوری و بررسی کرده است. او کار تحقیقی خویش را بر اساس مصاحف مورد بررسی، تقسیم بندی کرده و ذیل هر مصحف، آیاتی که دارای

دو فصلنامه علمی مطالعات قرائت قرآن، سال نهم، شماره ۱۷۰، پاییز و زمستان ۱۶۰۰؛ ص: ۱۸۰–۲۰۷ نقد شبهات قرآنی مستشرقان در حوزه قرائات باقر ریاحیمهر حسین شیرافکن



اختلاف قرائات می باشد را بیان کرده و بدان می پردازد. در مجموع، جفری سعی بر آن داشته که به اثبات این مدعا بپردازد که قرائات متفاوتی از قرآن وجود داشته که اکنون در دسترس نمی باشد و می نگارد: «کاملا روشن است که متنی که عثمان سعی در جمع آوری آن نموده، صرفا یک نگارش از بین تمامی مصاحف موجود بوده است (جفری، Materials for the history of the text of the Quran ، بین تمامی مصاحف موجود بوده است (جفری، ۱۹۳۷).

او اهتمام علمای مشرق زمین را نسبت به علم القرائات اندک میبیند و لذا بر خود فرض می داند که به این مبحث بپردازد. او به بیان سرگذشت انجیل و تورات می پردازد که پیدایش لوحهای جدیدی از این کتب که در دل زمین مدفون بوده است موجب پیشرفت تفاسیر و منابع شناخت کتب مقدس گشته است و در مقایسه با قرآن معتقد است که چنین مباحثی مطرح نیست و در رابطه با قرآن تنها کتابی ساده توسط ابوعبدالله زنجانی نگاشته شده است (همان: ۳).

منهج تحمیلی جفری در این مقایسه کاملاً واضح است. او به دنبال یافتن شباهتهایی در این میان است که به دنبال آن اقتباس را از کتب مقدس اثبات کند. لذا از منظر او مسلمین چندان توجهی به تاریخ کتاب مقدس خویش و نگارش فرآیند گذر زمان بر آن نداشتند. مهمتر از آن بی توجهی آنان به علم القرائات است که سبب می شود وی به تصحیح کتاب المصاحف بپردازد. با درنظر گرفتن این نکته که نسخه اصلی کتب مقدس مفقود گذشته و آنچه که امروز میان یهودیان موجود است تنها بازنوشت آن چیزی است که در حافظه باقی مانده بوده است و کتاب مقدس نصاری نیز سالها پس از عروج حضرت مسیح نگاشته شده است، یافتن این لوحها پردههای اغمضا را در مورد بسیاری مطالب جدال برانگیز میان اهل عقل و نقل از یهود و نصاری حل خواهد نمود؛ اما قیاس این مسأله با قرآن کریم که از ابتدای نزولش مورد اهتمام پیامبر و مسلمین قرار گرفته است و از هرگونه تغییر و تحریف محفوظ بوده است هرگز صدق نخواهد کرد.

وی در اختلاف پژوهش مسلمانان و خاورشناسان، بدین مسئله می پردازد که اندیشمندان مسلمان اهل نقل بوده و چنین می نگارد: «اهل نقل، بر نظریات پیشینیان خویش و تخیلاتی که از گذشتگان خود دارند، اعتماد داشت و اگر در بین اقوال گذشته در مورد مسئلهای، اختلافی پیدا نکنند، یکی را برگزیده و آن را ثقه بیان می کنند و دیگری را ضعیف بر می شمارند. اما برخلاف این دسته، گروهی که اهل تنقیب و عقل هستند، تمامی اقوال مربوط به یک موضوع را بررسی کرده و به دنبال کشف حقیقت با توجه به بعد زمانی و مکانی می پردازند و به سند آن توجهی نمی کنند (همان: ٤). این مطلب که



ناشی از عدم آشنایی جفری با مباحث حدیثی و رجالی است، موجب شده که ایشان در تحقیقات خود، به روش علمای اسلام انتقاد وارد سازد.

او منجی تاثیر پذیر از آرای نولدکه دارد و او را فردی جستجوگر حقیقت می شمارد که منهجی علمی را برای نگارش کتاب خود برگزید و سوءنظر شرقیان را به این کتاب صحیح نمی داند. او در حالی که اعتراف به عدم صحت اسناد برخی از مطالب این کتاب دارد، این عیب را منسوب به اهل نقل می کند و می نویسد: «و تنها عیب این کتاب در اعین اهل نقل این است که آنها این مطالب را متنی بدون اسناد تلقی می کنند که از آرای قدما بدون توجه به تواتر و یا ضعف آن هر آنچه را که مطابق شرایط بوده است برگزیده است.» (همان).

نظریات جفری بر این اصل استوار است که پیامبر اکرم این او حال آنکه قرآن به صورت یک کتاب و مجموعهای مدون برای امت او باقی نبود و این همان مطلبی است که مستشرقان به دنبال اثبات آن هستند تا از این رهگذر به اثبات رهیافت تحریف و تغییر در ذهن قرآن کریم بپردازند.

او به صراحت می نویسد: «رأی جمع و تدوین قرآن کریم در زمان پیامبر اکرم که روایات به دنبال اثبات آن هستند رأی مورد پسند مستشرقان نیست» (همان: ٥). او نه تنها جمع قرآن کریم در زمان پیامبراکرم را مقبول نمی داند که حتی ترتیب سور قرآنی را نیز منسوب به نظر صحابه می داند.

در زمان پیامبر علی هر یک از صحابه به نگارش و جمع مصحفی برای خود پرداختند - اما نه لزوماً کامل - و از این جهت که این مصاحف، مصاحفی شخصی و در تفاوت هایی با یکدیگر بودند، زیرا از مصحف ها بر یک حرف جمع شده بودند، لذا از منظر آرتور جفری این اختلاف مصاحف صحابه بودند که منجر به اختلاف قرائات گشت. این پندار آرتور جفری اساسش آن است که اختلاف قرائت صحابه به دوره ی رسول خداوند برمی گردد، زیرا وجود مصاحف صحابه در زمان رسول خداوند به صورت مصاحفی شخصی و نه لزوماً کامل برای تأیید اختلاف قرائاتی که برآمده از تساهل و تسامح پیامبر است کافی است، اما باید پرسید که چگونه این تساهل و تسامح در درازمدت محل اختلاف مسلمین می گردد و این مصاحف در زمان پیامبر اکرم هرگز محل اختلاف قرائات نبوده است؟

او در مورد شکل گیری اختلافات پس از جمع عثمان، عواملی چون رسم الخط عرب و فقدان نقطه و شکل در آن، همچون اختلاف مصاحف عثمانی و آزادی و اختیار قاری را عامل موثری می داند و می نویسد: «هر یک از قراء در گزینش حرف و شکل قرائت مطلوب و حتی گزینش آنها از مصاحفی که



عثمان آنها را ممنوع اعلام کرد مختار بود. بعد از آن بود که به تدریج اختلاف قرائات در بلدان مختلف آغاز گشت» (جفری، Materials for the history of the text of the Quran، ۱۹۳۷م: ۷).

او سیر قرائات قرآنی را در شش مرحله بررسی می کند که عبارتند از: «۱- مرحله وجود مصاحف قدیم - صحابه، ۲- مرحله فرستادن مصاحف عثمانی به اقالیم مختلف، ۳- مرحله آزادی اختیار در قرائات، ٤- مرحله تسلط قرائات هفتگانه و یا دهگانه، ٥- مرحله اختیار در روایات دهگانه، ۲- مرحله تعمیم قرائت حفص از عاصم و نسخ دیگر قرائات» (همان: ۹).

در بررسی کار جفری در این کتاب می توان به این نکات اشاره کرد: اول اینکه باید پرسید که جمع آوری این قرائات توسط جفری چه پیام جانبی می توان داشته باشد و او می خواهد که چه چیزی را اثبات کند؟ بر فرض صحت ادعاهای جفری باید بپذیریم که مصحف کنونی تنها یکی از متون معتبر به شمار خواهد رفت، اما این تئوری از ادعاهایی حاصل می شود که پایه و اساسی ندارد و دیگر اینکه، اشتباه بزرگ جفری، عدم توجه به اعتبار قرائاتی است که در کتاب خود آورده است. بسیاری از این قرائات در زمره تفاسیر وارد شده در قرائت محسوب می شود و بسیاری دیگر نیز از قرائات شاذ به حساب می آیند.

با اندکی تسامح می توان گفت که کار جفری تنها از این نظر که زحمت جمع آوری قرائتهای مختلف را بر خود همواره کرده است، قابل توجه است، گرچه وی توجهی به استناد و صحت قرائت نداشته است. او در حققت هر یک از ویژگی های کتابتی هر مصحفی را که ابوداوود به جمع آوری آن پرداخته است معرف یک قرائت می داند و از این کتاب چندین قرائت غیر رسمی استخراج می کند.

بنابراین عواملی که به زعم جفری منجر به شکل گیری اختلاف قرائات شده است عبارتند از: ۱عدم اهتمام پیامبر اکرم شی به جمع و صیانت قرآن که منجر به بروز اختلافات فراوانی در مصحف
گشت، ۲- تساهل پیامبر در امر قرائت، چنان که قرائت مطابق توان افراد باشد (یعنی بحث آزادی و
اختیار افراد در امر قرائات)، ۳- مصاحف متعدد و متشتت صحابه، ٤- مصاحف متفاوت عثمانی، ٥٠
رسم الخط ساده و بی شکل و نقط عرب آن روزگار (فراهانی، نقد و بررسی آرای مستشرقان پیرامون
اختلاف قرائات قرآن کریم، ۱۳۸۹: ۷۱-۷۸).

# نقد و بررسی

آرتور جفری، جمع آوری قرآن کریم را در زمان حیات نبی مکرم اسلام، رد میکند و این مسئله را مهمترین عامل در تحریف آیات قرآن بیان میکند. او این پیش فرض را مقدمه اصلی کار تحقیقاتی



خویش قرار داده و سپس در بین آثار برجای مانده و تحقیقات، به دنبال کشف گواه و مدرک بر این مدعاست و لذا مسئله اختلاف قرائات قرآنی یکی از مدعاهای ذهنی وی بوده که ابتدا در ذهن خویش آن را یقینی یافته و سپس در نتیجه تحقیقات خود، در پی کشف گواهی و مدرک بر آن برآمده است، اصلی ترین علت در اختلاف قرائات (به عقیده جفری) تفاوت موجود در بین مصاحف صحابی است، که هر صحابی، مصحف شخصی داشته که با حروف متفاوتی نگارش شده بود و به عقیده وی، عواملی همچون تفاوت در رسم الخط، اجتهادات قراء از آیات و حتی قرائتهای متفاوت پیامبر، از جمله عوامل موثر در اختلاف قرائات می باشد. اما این سؤال اساسی در اینجا مطرح است که جفری که خود فردی مسیحی است، چگونه و با چه ادعا و مدارکی، وحی به نبی مکرم اسلام شو و اساس حق بودن قرآن را زیر سوال برده و به روشهای مختلف، سعی در اثبات این مدعای ذهنی دارد؟

پیامبر و مسلمین بیشترین اهتمام را در حفظ کلام الهی داشتند و علاوه بر حفظ آیات در صدور به کتابت آنها نیز میپرداختند. یکی از محققان مینویسد: «حفظ قرآن در صدور شرافت عظیمی داشت که تنها مختص به امت محمد بوده است، چنان که در وصف آنها آمده است که «انا جیلهم فی صدورهم» برخلاف اهل کتاب از یهود و نصاری که به حفظ کتاب خویش نپرداختند» (سالم عبدالعال، المستشرقون و القرآن، ۱۶۱۰ق: ۵۲).

او اختلاف مصاحف صحابه را مهم ترین عامل اختلاف قرائات می داند و به همین ترتیب مصحف هر یک از صحابه را نمونه ای از قرائات مخالف فرض کرده است، حال آنکه بسیاری از این وجوه، وجوهی شاذ بوده و یا در اثر تخلیط با روایات تفسیری حاصل آمده اند که هرگز شایسته این نیست که تحت عنوان اختلاف مصاحف صحابه بررسی شود، گویی که قرآنهای متفاوتی میان مسلمین موجود بوده است. لذا این گونه روایات در قرائات، روایاتی شاذ و آحاد است و حال آنکه قرآن متواتر است و قرآن با این قبیل روایات نمی شود.

تمام علمای اسلامی عقلاً و قلباً اقرار کرده اند که این قرآن کریم که امروز در دست ماست و از نسلی به نسل دیگر منتقل شده است و با تمام اوصاف اختلاف مصاحف صحابه و اختلاف قرائات، در تمام مراحل ثابت بوده و هیچگونه تغییر و تحریفی در آن رخ نداده است.

این قبیل روایات در مخالفت قرائات، مفید علم و یقین نیست و صحت اسناد آن نیز واضع نمی باشد و حتی بسیاری از این روایات حلم بر تفاسیر آیات می شوند و حال آنکه عبدالصبور شاهین



در رابطه با این زیادت تفسیری می نویسد: «ما معتقدیم آن زیادتهای بیانی، ضروری بوده اند و وجود آنها در آن شرایط تاریخی طبیعی بود. به نظر ما اینها نشانه های جزئی دانشی هستند که بعدها به علم تفسیر قرآن مشهور گشت. یعنی صحابه با این شرح و توضیح های جزیبی، سنگ بنای نخستین این دانش را پیریزی نمودند. انگیزه ی آنها در این کار هراس آنها بر نسل های بعدی بود تا در فهم کتاب خدا گمراه نگردند» (شاهین، تاریخ القرآن، ۲۰۰۵م: ۱۲۲). جفری این اضافات را مؤثر در شکل گیری قرائات جدید می داند در حالی که خود اند کی بعد اذعان می دارد که معلوم نیست، حقیقتاً چه چیزی از قرائات جدید می داند در حالی که خود اند کی بعد اذعان می دارد که معلوم نیست، حقیقتاً چه بیزی از این اضافات قصد شده بوده است (جفری، ۱۹۳۷ مهم ترین عامل اثبات در جهل او نسبت به موضوع مورد بحثش است.

یکی دیگر از مواضع جهل او نسبت به موضوع جایی است که او اهل شام را متفق بر مصحف ابی بن کعب می داند (همان: ۸). حال آنکه امام اهل شام ابوموسی اشعری بود و اُبی، در مدینه به سر می برد. بنابراین، اعتقاد او در اختیار قراء در گزینش هر روایتی که از منظر آنها نیکوتر است و یا در نقط و شکل آیات الهی به هر شکلی که می خواهند، یکی از تهمتهای بزرگ او به قرآن کریم است.

جفری، با منهجی تحمیلی به تحقیقات اسلامی روی می آورد چنان که از ابتدای مباحث خویش به مقایسه قر آن و کتب مقدس می پردازد.

محمد عبدالله دراز، در رابطه با او می نویسد: «آرتور جفری، یکی از مبشرین انگلیسی زبان است که تحت تأثیر تاریخ مسیحی است که هنگام پرداختن به مباحث اسلامی به انطباق کامل تاریخ مسیحی بر قرآن می پردازد. در واقع او بسیار تلاش می کند تا اثبات کند قرآن همچون انجیل قرآن همچون انجیل در طول زمان، مراحل مختلفی را به خود دیده است» (عبدالله دراز، مدخل الی القرآن الکریم، ۲۰۰۲م: ۵۵).

او تاریخ اختلاف قرائات را در شش مرحله بررسی می کند (جفری است و مقصود او از مصاحف قدیمی است و مقصود او از مصاحف قدیمی است و مقصود او از مصاحف قدیمی همان مصاحف صحابه است که به امر رسول خداوند نگاشته شد. دوم، مرحله وجود مصاحف عثمانی، او مصاحف عثمانی را در مصاحفی جدید می داند که در مقابل مصاحف قدیم قرار می گیرد و از منظر او این مصاحف دارای تفاوت با یکدیگر بودهاند چنانکه در مقابل یکدیگر قرار می گیرند. سوم، مرحله آزادی در قرائات، این مسأله طعن به اسلام و قرآن است، زیرا با اثبات وجود چنین مطلبی



تحریف قرآن حتمی است. چهارم، مرحله تسلط قرائات هفتگانه و دهگانه، اما باید توجه داشت که این مرحله تسلط قرائات نبود، بلکه گزینش قرائات بود. پنجم، مرحله اختیار در روایات عشرة، ششم، تعمیم قرائت حفص بر سایر قرائات، هر چند باید توجه داشت که از ابتدا همین قرائت، قرائت اصلی میان مردم بوده است و قرائات دیگر، تنها عده اندکی پیرو داشته اند. بدین ترتیب او این مراحل را منطبق با مراحل تطور و پیشرفت کتاب مقدس می داند.

به راحتی از این جملات او، این فهم حاصل می آید که جفری با ذهنی مأنوس به کتاب مقدس و تاریخ آن به بررسی تاریخ قرآن کریم روی می آورد، او از اصلی ترین اصول روش تحقیق که داشتن ذهنی تهی از هر مقدمه و نتیجه و تطبیق برای جمع آوری معلومات تا رسیدن به نتایج صحیح است، عاری است. به همین دلیل است که هنگام عدم مشاهده ی مشابهت در تاریخ کتاب مقدس و قرآن این گونه حکم می کند که در مورد قرآن کریم جز کتابی ساده نگاشته نشده است. این می تواند نوعی جهل و یا تجاهل مستشرق نسبت به تمام منابع شناخت اسلام و قرآن میان مسلمانان باشد (ر.ک: فراهانی، نقد و بررسی آرای مستشرقان پیرامون اختلاف قرائات قرآن کریم، ۱۲۸۹: ۱۲۷ – ۱۵۲).

#### ٤- نتجه

از آنچه گذشت، نتیجه ذیل به دست می آید:

۱ - کیفیت قرائت قرآن، منوط به مستند بودن به قرائت پیامبر اسلام ایکی از ائمه معصومین ایک است و نصّ قرآن به تواتر اثبات شده است و قرائتی که مستشرقان به آنان اشاره می کنند، شاذ و از دایره اعتبار خارج اند پس قرائت آنها غیرقابل اثبات می باشد به طور اجمال در رد شبهات مستشرقان می توان گفت:

اولاً: پدیده قرائات قرآنی، قبل از نگارش مصاحف قرآن رخ داده است.

ثانياً: بحث قرائت و تحركِ مربوط به آن نيز پيش از پيدايش نقطه و اعراب انجام گرفته است.

ثالثاً: قرائات مبتنى بر نقل روايت بوده است.

رابعاً: اختلاف میان مصحفهای امام که به دستور عثمان فراهم آمدند بسیار محدود و اندک بوده است.

با توجه به موارد ذکر شده می توان چنین استنباط کرد که نظریات مستشرقان دارای قوّت علمی لازم



را ندارند و آنها علت واقعی اختلاف قرائت را بیان نکردند در نهایت اینکه قرائت قرآن دارای فصیحترین دقت است، شکی در آن نیست که نشان دهنده برتری کامل زبان عربی بر دیگر زبانهاست.

۲- مستشرقان از پرداختن به موضوع اختلاف قرائات به دنبال خرده گرفتن و نقص تراشی برای قرآن و رسالت پیامبر اکرم و از اثنای این طریق می کوشند تا به برتری بخشی دو دین یهودیت و مسیحیت و عهدین نسبت به اسلام و قرآن بپردازند.

۳- پژوهشگران امامیه، برخلاف مستشرقان، هرگز به مسئله تحریف قرآن به نفع مذهب تشیع نپرداخته اند و مدعای این مسئله، پذیرش مسلم و قطعی مصحف عثمانی از ابتدای شکل گیری تا به امروز است.

٤- به نظر می رسد، آنچه پایه و اساس فکری این دسته از مستشرقان را شکل می دهد، در وجه اول، عنادورزی دیرینه ی غرب نسبت به مسلمانان می باشد که این مسئله در رویکرد قرآن پژوهی ایشان نیز به چشم می خورد و وجه دیگر، عدم توجه به اصول پژوهش است و به روشنی می توان دریافت که هدف مستشرقان از این گونه پژوهش ها، شناخت اسلام و قرآن نبوده و نیست. پژوهش های مستشرقان در مسئله قرائات قرآن، چه از جهت روش تحقیق، عدم بررسی منابع امامیه و عدم آگاهی کامل از مسئله اختلاف در قرائات، از جمله کاستی ها و نواقص غیرقابل قبول مستشرقان است.

٥- مقام معظم رهبری، تأکید خاص و ویژهای بر نحوه قرائت تخصصی قرآن کریم دارند و در بیانات مختلف، ریزبینی ایشان به روشنی مشاهده می گردد. ایشان قرائت صحیح را مقدمهای برای فهم و بدست آوری معرفت قرآنی بیان می کنند و در مورد نحوه قرائت قرآن کریم، به مسائلی همچون: تکرار آیات و کلمات، نحوه قطع و وصل اداء کلمات و «نَفَس کوتاه و بلند» پرداخته و آن را برای قاریان قرآن شرح داده اند و بر لزوم قرائت صحیح و مقدمات قرائت تأکید نموده اند.

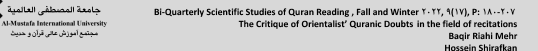


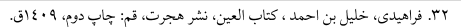
#### منابع

- ۱. قرآن، ترجمه محمدعلى رضايى اصفهانى و جمعى از اساتيد جامعة المصطفى، نشردارالذكر،
   قم: چاپ دوم، ١٣٨٤ش.
  - ٢. ابن جزرى، شمس الدين، منجد المقرئين، قاهره، مكتب القدسي، ١٣٦٨.
  - ٣. ابن منظور، محمد بن مكرم، لسان العرب، چ اول، بيروت: مؤسسة تاريخ العربي، ١٦١٥ق.
- اسکندرلو، محمد جواد، بررسی رویکرد مستشرقان درباره «سبعه احرف»، مصطفی احمدیفر،
   مجله قرآن یژوهی خاورشناسان، سال٥، شماره ۹، ۱۳۸۹.
- ٥. باربور، ايان، علم و دين، ترجمه بهاء الدين خرمشاهي، مركز نشر دانشگاهي، چاپ نهم، ١٣٩٤.
- ۲. بل، ریچارد، درآمدی بر تاریخ قرآن، بازنگری: ویلیام مونتگمری وات، مترجم: بهاءالدین خرمشاهی، تهران، مرکز ترجمه قرآن به زبانهای خارجی، ۱۳۸۲ش.
  - ٧. بلاغبي محمد جواد، آلاء الرحمان في تفسير القرآن، دارالاحياء التراث العربي، بيروت، بي تا.
- ۸. عاملی جُبَعی، زین الدین، (شهید ثانی)، منیته المرید، نشر مکتب الاعلام الاسلامی، بیروت،
   ۹. ۱٤٠٩.
- ٩. جزرى، ابن اثير، مبارك بن محمد، النهاية في غريب الحديث و الأثر، چ اول، قم، مؤسسه مطبوعاتي اسماعيليان، بي تا.
  - ۱۰. جفری، آرتور، Materials for the history of the text of the Quran، لیدن، E.J. Brill، ۱۹۳۷م.
- ۱۱. جفری، آرتور، مقدمة المصاحف لابن ابی داود، مترجم: عبدالحسین هوشمند، دانشگاه تهران، ۱۳۷٤.
- ۱۲. حسینی، سید حسن، دیدگاه های نولدکه در مورد رسم الخط و قرائت قرآن و نقد آن، پایاننامه کارشناسی ارشد رشته علوم قرآن و حدیث، جامعة المصطفی العالمیة، ۱۳۸۷.
  - ١٣. حمزة، فتحالله، المواهب الفتحية في علوم اللغة العربيه، قاهره، نشر الاميريه، ١٣١٣ق.
    - ١٤. الدمياطي، شهاب الدين، اتحاف فضلاء البشر، دار الكتب العلميه، لبنان، ١٤٢٧.
  - ١٥. راغب اصفهاني حسين بن محمد. مفردات، انتشارات دارالمعرفه، چاپ دوم، بيروت، ١٤٠٤.



- ١٦. زرقاني، محمّد بن عبدالباقي، جلد: ٤، ملتبة الثقافة الدينيّة، قاهره، مصر: ١٤٢٤.
- ۱۷. زركشى، محمد بن عبدالله، البرهان في علوم القرآن، تحقيق محمد ابوالفضل ابراهيم، مطبعه داراحياء الكتب العربيه، بيروت: ١٣٧٦.
  - ۱۸. زمانی، محمدحسن، قرآن و مستشرقان، بوستان کتاب، قم: ۱۳۹۵.
- ۱۹. زمخشری، محمود «الکشاف عن حقائق غوامض التنزیل»، چ  $^{8}$ ، دار الکتاب العربی، بیروت:  $^{8}$  ۱۹. دار الکتاب العربی، بیروت:  $^{8}$
- · ۲. سالم الحاج، نقد الخطاب الاستشراقي الظاهره الاستشراقيه و اثرها في الدراسات الاسلاميه، نشر الاستشراق، بيروت: ۲۰۱۰م
  - ٢١. سالم عبدالعال، اسماعيل، المستشرقون و القرآن، عربستان: رابطة العالم الاسلامي، ١٤١٠ق.
- ٢٢. سيوطى، جلال الدين، الإتقان فى علوم القران، تحقيق: سعيد المندوب، دارالفكر، بيروت: 1817. ميوطى، جلال الدين، الإتقان فى علوم القران، تحقيق: سعيد المندوب، دارالفكر، بيروت:
  - ٢٣. شاهين، عبدالصبور، تاريخ القرآن، نهضة مصر للطباعة و النشر و التوزيع، مصر: ٥٠٠٥م
  - ٢٤. صارى، عبدالله اسماعيل، مقدمتان في علوم القرآن، نشر دكتر آرتور جفرى، قاهره: ١٣٩٢.
- ۲۰. طباطبایی، سیدمحمدحسین، المیزان فی تفسیرالقرآن، دفتر انتشارات اسلامی جامعة مدرسین حوزه علمیه قم، قم: ۱٤۱۷ق.
  - ٢٦. طبرسي، فضل بن حسن، مجمع البيان، دارالمعرفه، بيروت: ١۴٠۶.
- ۲۷. عبدالغنى القاضى، عبدالفتاح، القرائات فى نظر المستشرقين و الملحدين، مدينه: مكتبة الدار، بى تا.
- ۲۸. عبدالله دراز، محمد، مدخل الى القرآن الكريم، مترجم به عربى: محمد عبدالعظيم على، مركز دراسات الموحدة العربية، بيروت: چاپ دوم، ۲۰۰۲م.
- ۲۹. عبدالمرضى عامر، رجب، الرؤية الاستشراقية لاحرف السبعة و القرائات السبع، نشست استشراقي، رياض: ۲۰۰٦م.
- ۰ ۳. على الصغير، محمد حسين، خاورشناسان و پژوهشهاى قرآن، ترجمه: صادق شريعت، نشر امير، قم: ۱۳۷۲ش.
- ۳۱. فراهانی، فاخره، نقد و بررسی آرای مستشرقان پیرامون اختلاف قرائات قرآن کریم، پایاننامه کارشناسی ارشد رشته علوم قرآنی، دانشگاه جامع علوم و معارف قرآن کریم، ۱۳۸۹.





- ۳۳. فضلی، عبدالهادی، مقدمهای بر تاریخ قرائات قرآن کریم، ترجمه: سید محمدباقر حجتی، انتشارات مصلح، قم: ۱۳۷۸.
- ٣٤. قرطبي، محمدبن احمد، الجامع لأحكام القرآن (تفسير قرطبي)، ناصر خسرو، تهران: ١٣۶٤ش.
  - ٣٥. معرفت، محمدهادي، تلخيص التمهيد، دارالميزان، بيروت: ١٤١٢.
  - ٣٦. نولدكه، تئودور، تاريخ القرآن، مترجم: جورج تامر، دارنشر، جورج المر، نيويورك: بي تا.
    - ۳۷. پایگاه اطلاع رسانی دفتر مقام معظم رهبری، www.farsi.khamenei.ir



#### Resources

- 1. The Holy Quran, Translated by Muhammad Ali Rezaei Isfahani and A Group of Professors of Al-Mustafa University, Al-Mustafa International Publications, Qom: Ynd Edition, Y. 9.
- Y. Abdul Ghani al-Qazi, Abdul Fattah, Recitations in the View of the Orientalists and the Atheists, Maktabah al-Dar, Medina: n.d.
- r. Abdul Mardhi Amir, Rajab, The Oriental View on the Seven Letters and the Seven Recitations, Oriental Meeting, Riyadh: ۲۰۰٦.
- E. Abdullah Daraz, Muhammad, Preface to the Holy Quran, Translated into Arabic by Muhammad Abdul Azim Ali, Center for the Study of the United Arab Emirates, Beirut: Ynd Edition, Y...7.
- o. Al-Damiati, Shahab al-Din, Ithaf Fuzala al-Bashar (The Presentation of Noble Person), Dar al-Kutub al-Ilmiyyah, Lebanon, 1577.
- 7. Ali al-Saghir, Muhammad Hossein, Orientalists and Quranic Researches, Translated by Sadiq Shari'at, Amir Publishing, Qom: 1997.
- v. Balaghi Muhammad Jawad, Alaa' al-Rahman fi Tafsir al-Quran, Dar Ihya al-Turath al-Arabi, Beirut, n.d.
- A. Barbour, Ian, Science and Religion, Translated by Bahauddin Khorramshahi, Markaz Nashr Danishgahi (IUP) [Institute of University Press], Tehran: 4th Edition, You
- 4. Bell, Richard, An Introduction to the History of the Quran, Revised by William Montgomery Watt, Translated by Bahauddin Khorramshahi, Center for the Translation of the Quran into Foreign Languages, Tehran: ۲۰۰۳.
- \*\*Eskandarloo, Muhammad Javad, A Study of the Orientalists' Approach to the "Seven Letters", Mustafa Ahmadifar, Journal of Orientalists' Quranic Studies of, Volume o, Number o, You.
- W. Farahani, Fakhirah, Critique of Orientalists' Views on the Differences in the Recitations of the Holy Quran, Master Thesis in Quranic Sciences, Jame' University of Holy Quran Sciences and Education, Y.V.





- 17. Farahidi, Khalil bin Ahmad, Kitab al-Ayn, Hijrat Publishing, Qom: Ynd Edition, 15.9 AH.
- Yr. Fazli, Abdul Hadi, An Introduction to the History of the Recitation of the HolyQuran, Translated by Seyyed Muhammad Baqir Hujjati, Muslih Publications, Qom: 1999.
- 18. Hamza, Fathullah, Al-Mawahib al-Fahthiyyah fi Ulum al-Lughah al-Arabiyyah, Al-Amiriyyah Publishing, Cairo: \\"\\" AH.
- No. Hosseini, Seyyed Hassan, Noldeke's Views on Calligraphy and Recitation of the Quran and Its Critique, Master's Thesis in Quran and Hadith, Al-Mustafa International University, Y...A.
- 17. Ibn al-Jazari, Shams al-Din, Al-Munjid al-Muqri'een (The Upholstered for the Reciters), Cairo, Maktab al-Qudsi, 1949.
- NA. Information Center of the Office of the Supreme Leader, https://farsi.khamenei.ir/
- 19. Jaba'i Amili, Zayn al-Dinah, (Shahid Thani), Manyah al-Murid (The Desir of Disciple), Markaz al-I'lam al-Islami Publications, Beirut, 15.9.
- Y.. Jazari, Ibn Athir, Mubarak bin Muhammad, Al-Nihaya fi Gharib al-Hadith wa al-Ather (The End in the Strange Hadith and the Narration), , Ismailian Press Institute, Qom, 'st Edition, n.d.
- 7). Jeffrey, Arthur, Introduction to the Masahif of for Ibn Abi Davood, Translated by Abdolhossein Hooshmand, University of Tehran, 1990.
- YY. Jeffrey, Arthur, Materials for the History of the Text of the Quran, Leiden, E.J. Brill: 1977.
- ۲۳. Ma'refat, Muhammad Hadi, Talkhis al-Tamhid (Summary of Introduction), Dar al-Mizan, Beirut: ۱٤١٢.
- Noldeke, Theodore, History of the Quran, Translated by George Tamer, Dar Nashr, George Elmer, New York: n.d.





- Yo. Qurtubi, Muhammad bin Ahmad, Al-Jami' li Ahkam al-Quran (A Collection of Rules of the Quran) (Qurtubi's Exegesis), Naser Khosrow, Tehran: 1940.
- ra. Raghib Isfahani Hossein bin Muhammad. Mufradat (Glossary), Dar al-Ma'rifah Publications, Beirut, Ynd Edition, 15.5.
- vv. Salim Abdul A'al, Ismail, Orientalists and the Quran, Rabitah al-Alam al-Islami, Saudi Arabia: 151. AH.
- YA. Salim al-Hajj, A Critique of Oriental Lecture:, Oriental Phenomena and Its Effects on Islamic Studies, Al-Orientalism Publishing, Beirut: Y. Y.
- YA. Sari, Abdullah Ismail, Two Introductions to the Sciences of the Quran, Published by Dr. Arthur Jeffrey, Cairo: 1897.
- r.. Shahin, Abdul Sabbur, History of the Quran, Al-Nahdhah al-Misriyyah for Printing, Publishing and Distribution, Egypt: ۲۰۰۰
- ۳۱. Suyuti, Jalaluddin, Al-Itqan fi Uloom al-Quran (A Perfect Guidance to Quranic Sciences), Researched by Saeed al-Mandoob, Dar al-Fikr, Beirut: ۱۶۱۲ AH.
- Tabarsi, Fadhl Ibn Hassan, Majma' al-Bayan (The Confluence of Expressions), Dar al-Ma'rifah, Beirut: ۱٤٠٦.
- Tabatabai, Seyyed Muhammad Hossein, Al-Mizan fi Tafsir al-Quran, Islamic Publications Office Affiliated to the Society of Teachers of the Seminary of Qom, Oom: 1517 AH.
- rε. Zamakhshari, Mahmoud, Al-Kashshaf an Haqaiq Ghawamid al-Tanzil (Discovering the Realities of the Ambiguities of the Revelation), Dar al-Kitab al-Arabi, Beirut: rd Edition, ε·νε·ν ΑΗ
- ۳٥. Zamani, Muhammad Hassan, Quran and Orientalists, Bustan e Ketab, Qom: ۲۰۱٦.
- Ta. Zarkashi, Muhammad bin Abdullah, Al-Burhan fi Uloom al-Quran (A Demonstration in Quranic Sciences), Researched by Muhammad Abul-Fazl Ibrahim, Dar Ihya al-Kutub al-Arabiyyah Press, Beirut: 1997.
- ۳۷. Zarqani, Muhammad bin Abd al-Baqi, Volume: ٤, Maktabah al-Thaqafah al-Diniyyah, Cairo, Egypt: ١٤٢٤.

