

# The Role of Religious Scholars in the Realization of the Religious Community in the Declaration of the Second Step from the Perspective of Narrations\*

Hossein Alavi Mehr

#### **Abstract**

Religious scholars are one of the most important pillars of the religious community to which religious people belong. In the declaration of the second step, the Supreme Leader of the Revolution emphasized the necessity of science and the position of science and scholars in the second step of the revolution and explained the five stages of the Islamic Revolution, the Islamic system, the Islamic State, the Islamic society and the Islamic civilization at the level of the Islamic Ummah and then in the world level. Undoubtedly, the realization of this ideal in the second step of the revolution depends on the pivotal role of religious scholars in the scientific and practical dimensions of society. Therefore, considering the importance of the role and position of religious scholars in Islamic society and the need to clarify the role and position of religious scholars in the second step of the Islamic Revolution, the present study examines the central role of religious scholars in the religious community from the perspective of Quran and Hadith with future studies of the declaration of the second step of the Islamic Revolution. Some of the results obtained in this regard are: The Ulema [scholars] are the guide of the people and the intellectual and cultural guidance of the society is in their hands. Expert scholars are the refuge of the people and the reference for solving their religious and social problems. The people are to protect them from the onslaught of seditions and suspicions of the enemies, to spread morality in the society, to defend the oppressed ones, and to fight against the oppressors and the arrogant. The research method in this article is descriptive analysis and the method of collecting information and data in this research is referring to written documents and sources. Also, for better and more accurate use of Islamic sources, computer systems and scientific software produced in this field have been used.

**Keywords**: Religious Scholars, Religious Community, The Second Step of the Revolution, The Role of Scholars in Society, People.

<sup>\*.</sup> Date of receiving:  $\cdot \xi, \cdot 9, 7 \cdot 71$  -Date of approval:  $70, 17, 7 \cdot 71$ .

v. Associate Professor of the Al-Mustafa International University (Halavimehr@gmail.com.)



# نقش عالمان دین در تحقق جامعه دینی در بیانیهٔ گام دوم از منظر روایات.

# حسین علویمهرا

#### چکیده

عالمان دین، یکی از مهمترین ارکان جامعه دینی است که مردم دینـدار وابسـته بـه آن هسـتند رهبـر معظم انقلاب در بیانیهٔ گام دوم بر ضرورت علم و جایگاه علم و عالمان در گام دوم انقلاب تأکید نمودند و مراحل پنجگانه انقلاب اسلامی، نظام اسلامی، دولت اسلامی، جامعه اسلامی و تمدن اسلامی در سطح امت اسلامی و پس از آن در عرصه جهانی را تبیین کردهاند، بیشک تحقق این آرمان در گام دوم انقلاب منوط به نقش محوری عالمان دینی در بعد علمی و عملی در جامعه است. از این روی با توجه به اهمیت نقش و جایگاه عالمان دین در جامعه اسلامی و ضرورت روشن شدن نقش و جایگاه و وظایف عالمان دین در گام دوم انقلاب اسلامی، پژوهش حاضر به بررسی نقش محوری عالمان دین در جامعه دینی از منظر قرآن و حدیث با رویکرد آینده پژوهی گام دوم انقلاب اسلامی مي پردازد. برخي نتايج بهدست آمده در اين راستا عبارتاند از: علما راهنماي مردم بوده و زمام هـدايت فکری و فرهنگی جامعه بهدست آنان است، عالمان دینشناس پناهگاه مردم و مرجع حل مشکلات و معضلات دینی و اجتماعی آناناند، کارویژه علما در جامعه دینی حل معضلات دینی و اجتماعی مردم، حفاظت از آنان در برابر هجوم فتنهها و شبهات دشمنان، گسترش اخلاق در جامعه، دفاع از مظلومان و مستضعفان و مبارزه با ظالمین و مستکبرین است. روش تحقیق در این مقاله تحلیلی توصیفی و روش جمع آوری اطلاعات و داده ها در این تحقیق مراجعه به اسناد و منابع نوشتاری است. همچنین برای استفاده بهتر و دقیق تر از منابع اسلامی از سامانه های رایآنهای و نرم افزارهای علمی که در این زمینه تولید شده نیز استفاده شده است.

واژگان كليدى: عالمان دين، جامعه ديني، گام دوم انقلاب، نقش علما در جامعه، مردم.

١. دانشيار كروه علوم قرآن و حديث جامعة المصطفى العالمية؛ (Halavimehro@gmail.com).



<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٠٦/۱۳ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٠/١٠/٠٤.



#### مقدمه

هدف نهایی انقلاب اسلامی از منظر آیتالله خامنهای، بهمثابه یک متفکر و اندیشمند اسلامی، رسیدن به تمدن اسلامی در زنجیرهای منطقی و مستمر است که بر هفت رکن علم و یژوهش، معنویّت و اخلاق، اقتصاد، عدالت و مبارزه با فساد، استقلال و آزادی، عزت ملی، روابط خارجی، مرزبندی با دشمن و سبك زندگي بنا شده است. از منظر آيتالله خامنهاي، انقلاب اسلامي و تشكيل نظام اسلامي، نقطه شروع اين آرمان و مرحلهٔ بعد تشكيل كشور و جامعه اسلامي و بعد از آن تشكيل تمدن بین الملل اسلامی است، مقام معظم رهبری در مواضع گوناگونی من جمله، بیانیهٔ گام دوم معتقد است انقلاب اسلامی اکنون وارد دومین مرحله جامعه پردازی و تمدّنسازی شده و آرمان بزرگش ایجاد تمدّن نوین اسلامی و آمادگی برای طلوع خورشید ولایت عظمی است. برای تحقق تمدن اسلامی مراحل پنجگانه انقلاب اسلامی، نظام اسلامی، دولت اسلامی، جامعه اسلامی و تمدن اسلامی در سطح امت اسلامی و پس از آن در عرصه جهانی ضروری مینماید. در مرحله اول، یعنی وقوع انقلاب اسلامی می توان مهم ترین مسئله را تلاش برای براندازی رژیم طاغوتی پهلوی و کسب اختیارات برای تحقق بسته دین بیان کرد؛ مرحله دوم، یعنی تأسیس نظام اسلامی را می توان از ۱۲ فـروردین ۱۳۵۸ تــا ۱۲ آذر همان سال که به همه پرسی قانون اساسی منجر شد نامید که طی آن «هندسه عمومی جامعه» شکل گرفت. به عبارتی، ما در این مرحله شاهد شکل گیری نظام اسلامی به طور اجمالی هستیم. این مرحله و تثبیت آن و البته تتمیم نظامسازی تا پایان جنگ تحمیلی ادامه می پابد. مرحله سوم، دولت اسلامی است. در مرحله دولت اسلامی آنچه اهمیت دارد اسلامی شدن روش و منش دولتمردان می باشد. به عبارتی در این بخش که به تدریج رخ می دهد به دنبال نظام سازی تفصیلی و تحقق آن هستیم. مرحله چهارم که تمدن نوین اسلامی است در گرو طی مراحل چهارگانه انقلاب اسلامی، نظام اسلامی، دولت اسلامی و جامعه اسلامی است. در مرحله انقلاب اسلامی و نظام اسلامی یشت سر گذاشته شده و اینک در مرحله دولت اسلامی قرار داریم. لازمه اسلامی شدن دولت، اسلامی شدن روش و منش دولتمردان است. بهعبارتی، هم نظامها و سیستمهای نظری عملی، برآمده از مبانی شناختی هنجاری دین اسلام باشند و هم الگوی رفتاری دولتمردان از آموزمهای دین اسلام تبعیت نماید.

پر واضح است که در مسیر اسلامی سازی جامعه در گام دوم انقلاب عالمان دینی هم در بعد



علمی و هم در بعد عملی جایگاه محوری دارند. در عصر غیبت که مردم از پدر معنوی و امام خود محروم گشته اند به راهنما و پناهگاهی احتیاج دارند تا زمام هدایت فکری و فرهنگی آنان را به دست گیرد و مرجع حل مشکلات و معضلات دینی و اجتماعی آنان باشد. از این روی ائمه هیه این جایگاه را در عصر غیبت به علما و فقهای صالح سپرده و به مردم دستور تبعیت و رجوع به آنان را داده اند.

درنتیجه وظائف مهم اجتماعی و سیاسی برعهده عالمان دینی است و نقش فوقالعادهای در جامعه درگام دوم انقلاب دارند. در این راستا پژوهش حاضر ابتدا به نقش الگویی و الهام بخش عالمان دین در جامعه دینی پرداخته در این زمینه ضرورت هماهنگی گفتار و کردار عالمان دین، ضرورت زهد در دنیا و عدم اشرافی گری، ضرورت دوری عالمان دین از اخلاق ناپسند را تبیین می کند در ادامه به نقش اجتماعی، سیاسی عالمان دین در جامعه دینی پرداخته و در این راستا به تبیین مردمی بودن و رسیدگی به مشکلات مردم، حمایت از مستضعفان و مظلومان و مبارزه با ظالمان و مستکبران، پاسخگویی به شبهات روز، زمان شناسی و مرزبانی از مرزهای عقیدتی و ایمانی مردم، وحدت بخشی در جامعه توسط عالمان دین در گام دوم انقلاب از منظر روایات اهل بیت الهیالی می پردازد. روش تحقیق در این مقاله تحلیلی توصیفی است و روش گردآوری منابع کتابخانه ای می باشد.

آثاری که به طور خاص به نقش علما در جامعه پرداخته اند عبارت اند از: مقاله «واکاوی جامعه شناختی نقش علما در تحولات اجتماعی و سیاسی جامعهٔ معاصر ایران» از سید سیاوش موسوی رکعتی؛ مقاله «نقش علما و روشنفکران دینی در مدیریت و رهبری بیداری اسلامی در اندیشهٔ امام خامنه ای (مدظله)» از اکبر محمدعلی زاده؛ مقاله «نقش علما در جامعه پذیری سیاسی با تأکید بر انقلاب اسلامی» از مرتضی علویان؛ مقاله «نقش عالمان قرآنی در تحقق اقتصاد مقاومتی» از سید محمدرضا علاء الدین؛ «جایگاه و رسالت عالمان دینی با تأکید بر جایگاه و رسالت روحانیان در سیاست: از مشروطه تا انقراض قاجار، ناشر سپاه». از علی رفیعی و همچنین کتاب «نقش علما در سیاست: از مشروطه تا انقراض قاجار، ناشر پژوهشکده امام خمینی (ره) و انقلاب اسلامی» از محسن بهشتی.

پژوهشهایی که تاکنون در زمینه نقش عالمان دینی در جامعه از منظرهای گوناگون نگاشته شنده عمدتا رویکرد تاریخی و اجتماعی یا سیاسی دارند اما پژوهش حاضر به نقش عالمان دین در جامعه در گام دوم انقلاب با توجه به روایات اهل بیت المیتالا پرداخته و رفتار عالمان دینی در این زمانه را آسیب شناسی نموده است.





#### الف. مفهومشناسي

«جامعه» و «گام دوم انقلاب» از واژگان مهم این مقاله است که در این بخش به مفهوم شناسی آنها پرداخته می شود.

#### ١. جامعه

واژه جامعه، مؤنث جامع و اسم فاعل از کلمه «جمع» و در لغت به معنای گردآمدن، کنار هم قراردادن اشیاء، نزدیکی جسمی به جسم دیگر یا چندین جسم به همدیگر و گروهی از مردم است. به نظر خلیل فراهیدی جمع بر گردآوردن دلالت دارد. همچنین اسمی است برای گروهی از مردمان و «جماعة» عدد هر چیز و کثرت تعداد آن است (فراهیدی، ۲۳۹۱: ۲۳۹۱). به نظر ابن فارس و راغب اصفهانی جمع به معنای ضمیمه نمودن و پیوند و پیوستن چیزی به چیزی است (ابن فارس، ۲۳۹۹: ۲۷۹۱).

اجتماع در اصطلاح جامعه شناسان و فیلسوفان این فن، هیئت و ترکیبی است از اشخاص موجود؛ امّا جامعه به وضع و حالت انسان ها یا حیواناتی گفته می شود که بر پایه قانونی مشترک زندگی کنند (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۲۵).

بوتومور از جامعه شناسان غربی می گوید: اینکه چگونه باید جامعه را تعریف کرد یا به معنای دیگر، حدود یک ساخت اجتماعی خاص را معین سازیم، موفق نشده ایم؛ اما عده ای جامعه را یک پدیده فیزیکی و حاصل جمع و یا حاصل ضرب نیروهای جنگ و ستیز اجتماعی، برخورد نیروها، سازمان اجتماعی، تعادلی از نیروها و همچنین به هم خوردن تمامیت نیروها می دانند (بوتومور، ۱۳۷۰: ۱۳۷۶).

عدهای از جامعه شناسان معتقدند، جامعه به دستهای از مردم گفته می شود که برای نیل به هدفِ عام المنفعه تعاون دارند، برخی دیگر نیز گفته اند جامعه گروهی از مردم اند که با اشتراک هم می کوشند وسایل زندگی خویش را تأمین کرده و نسل خود را ادامه دهند، عدهای دیگر در تعریف جامعه، هدف فرهنگی را لحاظ و آن را چنین تعریف کرده اند که جامعه دستهای از مردم اند که دارای فرهنگ واحدی هستند اطلاق می گردد (کینگ، ۱۳٤۹: ۶۸).

برخی نیز معتقدند، جامعه به گروهی از انسانها اطلاق می شود که در طول هزاران سال با یک دیگر زندگی کرده و در سرزمین معینی ساکن شده و سرانجام خود را به عنوان یک واحد اجتماعی متمایز از گروههای دیگر سازمان داده اند (کوئن، ۱۳۷۲: ۵۹).

شهید مطهری در کتاب جامعه و تاریخ تلاش کرده تا تعریف جامعی از جامعه ارائه دهـ د ایشان

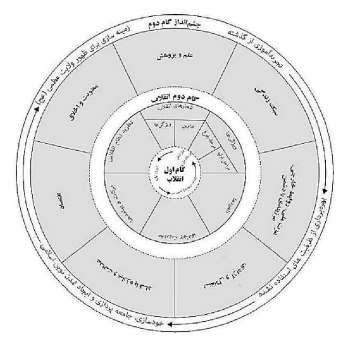




می نویسد: جامعه عبارت است از مجموعهای از افراد انسانی که با نظامات و سنن و آداب و قوانین خاص به یک دیگر پیوند خورده و زندگی دسته جمعی دارند . . . از طرفی نیازها، بهرهها و برخورداریها، کارها و فعالیتها ماهیت اجتماعی دارد و جز با تقسیم کارها و تقسیم بهرهها و تقسیم رفع نیازمندیها در داخل یک سلسله سنن و نظامات می سر نیست، از طرف دیگر نوعی اندیشهها، ایدهها، خلق و خوی ها بر عموم حکومت می کند که به آنها و حدت و یگانگی می بخشد و به تعبیر دیگر، جامعه عبارت است از: مجموعهای از انسانها که در جبر یک سلسله نیازها و تحت نفوذ یک سلسله عقیده ها و ایده ها و آرمان ها در یک دیگر ادغام شده و در یک زندگی مشترک غوطه و رند (مطهری، بی تا، ۱۸/۱).

در نتیجه می توان گفت جامعه گروههایی از آحاد انسانی است که با یکدیگر وجوه مشترک و منافع مشترک دارند و بر این اساس با یکدیگر تعاملی پایدار جهت رفع نیازهای یکدیگر برقرار کرده و این گروههای انسانی ارتباطات و پیوندهای وسیع و گوناگون فکری، فرهنگی، اقتصادی و. . . با یکدیگر دارند و هریک نقش ویژهای در تحقق اهداف جامعه به عهده دارند، بر این اساس جامعه دینی جامعهای است که وجه مشترک و نیاز عالی آحاد آن جامعه، دین و همهٔ ارتباطات و تعاملات اجتماعی در آن بر محور معارف دینی است.

# ۲. گام دوم انقلاب







انقلاب اسلامی ایران در حالی چهلمین سالگرد پیروزی خود را پشت سر گذاشت و قدم به دهه پنجم خود نهاد که اگرچه دشمنان مستکبرش گمانهای باطلی در سر داشتند اما دوستانش در سراسر جهان، امیدوارانه آن را در گذر از چالشها و بهدست آوردن پیشرفتهای خیرهکننده، همواره سر بلند دیدهاند. در چنین نقطهٔ عطفی، رهبر حکیم انقلاب اسلامی با صدور بیانیهٔ گام دوم و برای ادامه این راه روشن، به تبیین دستاوردهای شگرف چهار دهه گذشته پرداخته و توصیههایی اساسی بهمنظور «جهاد بزرگی برای ساختن ایران اسلامی بزرگ» ارائه فرمودهاند. بیانیهٔ گام دوم انقلاب خطاب به ملت ایران و بهویژه جوانان که مثابه منشوری برای دومین مرحلهٔ خودسازی، جامعه پردازی و تمدنسازی خواهد بود. و افصل جدید زندگی جمهوری اسلامی را رقم خواهد زد. این گام دوم، انقلاب را به آرمان بزرگش بود. و افصل جدید زندگی جمهوری اسلامی و آمادگی برای طلوع خورشید ولایت عظمی (ارواحنا فداه) هست، که ایجاد تمدن نوین اسلامی و آمادگی برای طلوع خورشید ولایت عظمی (ارواحنا فداه) هست، نزدیک خواهد کرد (خامنهای، ۱۳۹۷، ۱۵۰هه) ۱۵۰۸۰۱۰.

#### ب. ضرورت وجود عالمان دینی در جامعه دینی

به شهادت تاریخ و آیات و روایات در ادیان ابراهیمی همواره علما در کنار انبیاء و پس از آنان از جایگاه ویژهای در جامعه دینی برخوردار بودهاند. خداوند در آیهٔ شریفه ٤٤ سورهٔ مائده، از جایگاه علما در ادیان گذشته خبر می دهد: ﴿ إِنّا أَنْزَلْنَا اَلتَّوْراةَ فِیها هُدیً وَ نُورٌ یحْکمُ بِها اَلنَّیونَ اَلَّذِینَ أَسْلَمُوا لِلَّ فِی اللهِ وَ کانُوا عَلیهِ شُهداءَ فَلا تَخْشُوا اَلنّاسَ وَ اِخْشَوْنِ وَ هادُوا وَ الرَّبّانِیونَ وَ الْأَحْبارُ بِمَا اُسْتُحْفِظُوا مِنْ کتابِ اَللهِ وَ کانُوا عَلیهِ شُهداءَ فَلا تَخْشُوا اَلنّاسَ وَ اِخْشَوْنِ وَ لا تَشْتَرُوا بِآیاتِی ثَمَناً قَلِیلاً وَ مَنْ لَمْ یحْکمْ بِما أَنْزَلَ اَللهُ فَأُولئِک هُمُ اَلْکافِرُونَ ﴾؛ ما تورات را نازل کردیم در حالی که در آن، هدایت و نور بود؛ و پیامبران، که در برابر فرمان خدا تسلیم بودند، با آن برای یهود حکم می کردند؛ و (همچنین) علما و دانشمندان به این کتاب که به آنها سپرده شده و بر آن گواه بودند، داوری می نمودند. بنابراین، (بهخاطر داوری بر طبق آیات الهی) از مردم نهراسید! و از من بترسید! و داوری می نمودند. بنابراین، (بهخاطر داوری بر طبق آیات الهی) از مردم نهراسید! و از من بترسید! و آیات مرا به بهای ناچیزی نفروشید! و آنها که به احکامی که خدا نازل کرده حکم نمی کنند، کافرند (مائده: ٤٤).

امام جواد المسلم و تبیین جایگاه علما در ادیان ابراهیمی می فرماید: «خدای متعال در (امت) هر یک از پیامبران، تنی چند از عالمان قرار داد تا گمراهان را به راه آورند و با مردم در تحمل آزار مخالفان همراه باشند و فریادگر الهی را پاسخ گویند و مردمان را به خدا بخوانند. پس خدا تو را رحمت کند خوب به ایشان بنگر (و آنان را بشناس) که جایگاهی بلند دارند، با اینکه کیفیت زندگی دنیایی آنان



ناچیز است. ایشان با کتاب خدا مردگان را زنده می کنند و با روشنی خدایی کوران را بینا می سازند؛ چه بسیار کشته های ابلیس که به دست ایشان زنده شده و چه بسیار گمراهان و سرگردانان که به وسیله ایشان راه یافته اند؛ آنان خون خود را برای جلوگیری از هلاک بندگان می دهند. اثر ایشان در بندگان چه نیکو است و آثار بندگان برایشان چه زشت!» (کلینی، ۱٤۲۹: ۱٤۸/۱۵).

همچنین در آیهٔ شریفهٔ ۱٤٦ آل عمران می فرماید: ﴿وَ کاَیْنْ مِنْ نَبِی قاتَلَ مَعَهُ رِبِّیونَ کثِیرٌ فَما وَهَنُوا لِما أَصابَهُمْ فِی سَبِیلِ اَللّهِ وَ ما ضَعُفُوا وَ مَا اِسْتَكَانُوا وَ اَللّه بُحِبُّ اَلصّابِرِینَ ﴾ (آلعمران: ١٤٦) چه بسیار پیامبرانی که مردان الهی فراوانی به همراه آنان جنگ کردند! آنها هیچگاه در برابر آنچه در راه خدا به آنان می رسید، سست و ناتوان نشدند (و تن به تسلیم ندادند)؛ و خداوند استقامت کنندگان را دوست دارد. طبق برخی تفاسیر روایی، مقصود از ربیون دراین آیه علما هستند، تفسیر صافی می نویسد: «ربیونای علماء فقهاء صبّر» (فیض کاشانی، ۱٤۱٥: ۹۹۰) ربیون یعنی «علما و فقهای صبور» که نشان از مجاهدت علما و نقش ویژه آنان در مسائل اجتماعی و سیاسی در کنار پیامبران است.

در عالم اسلام نیز، پیامبر، از روزهای اول، عالمانی تربیت نمودند و برای تعلیم مردم به نقاط مختلف گسیل دادند که این امر نیز از کارکردهای ویژهٔ علما در دین اسلام حکایت مینماید. اشخاصی چون حضرت علی این مبدالله بن مسعود، ابی بن کعب، ابن عباس و. . . که قرآن و تفسیر آن را از پیامبر آموخته و به مردم تعلیم میدادند (معرفت، ۱۳۷۹: ۱۹۵/۱؛ بابایی، ۱۳۸۱: ۱۳۸۱).

خداوند در قرآن کریم نیز دستور تفقه در دین را برای عدهای از مؤمنین صادر نموده است: ﴿وَ مَا کَانَ اَلْمُؤْمِنُونَ لِینْفِرُوا کَافَةً فَلَوْ لا نَفَرَ مِنْ کَلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةٌ لِیتَفَقَّهُوا فِی اَلدِّینِ وَلِینْفِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا کَانَ اَلْمُؤْمِنُونَ لِینْفِرُوا کَافَةً فَلَوْ لا نَفَرَ مِنْ کَلِّ فِرْقَةٍ مِنْهُمْ طائِفَةٌ لِیتَفَقَّهُوا فِی اَلدِّینِ وَلِینْفِرُوا قَوْمَهُمْ إِذَا رَجَعُوا إِلَیهِمْ لَعَلَّهُمْ یحْذَرُونَ وَ شایسته نیست مؤمنان همگی (به سوی میدان جهاد) کوچ کنند؛ چرا از هر گروهی از آنان، طایفهای کوچ نمیکند (و طایفهای در مدینه بماند)، تا در دین (و معارف و احکام اسلام) آگاهی یابند و به هنگام بازگشت بسوی قوم خود، آنها را بیم دهند؟! شاید (از مخالفت فرمان پروردگار) بترسند، و خودداری کنند! (توبه: ۱۲۲). بر همین اساس گروه علما در جامعهٔ اسلامی شکل گرفته و جایگاه ویژهای نزد مردم پیدا نمودند و همواره درطول تاریخ اسلامی مردم به علما و فقها می نمودند.

از جمله عوامل دیگر شکلگیری و گسترش گروه عالمان در دنیای اسلام و در میان شیعیان روایات بسیاری است که از پیامبر و ائمه اینگاه در جایگاه و فضیلت علما و تشویق به علم آموزی و تفقه در دین صادر شده است. در این زمینه از رسول خدا نقل شده: علمای امت من همچون پیامبران بنی اسرائیل اند



(مجلسی، ۱٤۰۳: ۲۲/۲) یا فرمودند: «دانشمندان وارثان پیامبرانند» (صفار، ۱۱۰۸: ۱۰/۱) در حدیث دیگری نیز چنین آمده: «فقهاء و دانایان به فقه (به احکام شرعیه) امینان پیامبران هستند» (مجلسی، ۱۱۶۰۳).

همچنین، سیرهٔ مستمر متشرعه در رجوع به علمای صالح، توسط شارع مقدس، نه تنها نفی نگردیده، بلکه ائمه اینها که خلفای به حق رسول الله هستند، شیعیان را به رجوع به فقهای دارای صلاحیت دستور دادند.

روایاتی مانند مقبوله عمربن حنظله از امام صادق علیه بر این مساله دلالت دارد: کسی را بیابند که حدیث ما را روایت می کند و در حلال و حرام ما نظر دارد و از احکام ما با خبر است، او را به داوری برگزینند، که من چنین کسی را بر شما حاکم و داور قرار می دهم. و چون (چنین کسی) حکم کند و از او نپذیرد، چنان است که حکم خدا را سبک شمرده و ما را رد کرده باشد. و آنکه ما را رد کند همچون کسی است که خدا را رد کرده باشد، و در مرز شرک به خدا قرار دارد (کلینی، ۱۲۲۹: ۱۲۷/۱)

همچنین روایت ابی خدیجه ازامام صادق علیت ایکی را از میان خود- که از حلال و حرام ما آگاه

باشد- برگزینید، که من چنین کسی را قاضی و داور شما قرار می دهم. (حر عاملی، ۱٤٠٩: ۱۳۹/۲۷) همچنین امام عسکری ایس می فرماید: «هر کس از فقیهان که نفس خود را پاس دارد و دین خود را حفظ کند، و به مخالفت با هواهای خویش برخیزد و فرمان خدای را اطاعت کند، بر عوام است که از او تقلید کنند. و این چنین کس نخواهد بود، مگر بعضی از فقیهان شیعه نه همه آنان. (طبرسی، ۱٤٠۳ و ۵۷/۲) و روایات بسیار دیگری که ائمه، شیعیان را به اصحاب و شاگردانشان مانند عمری، ابان، زراره، محمد بن مسلم، ابوبصیر و . . . ارجاع می دادند (حر عاملی، ۱۵۰۹: ۱۸، باب ۱۱، ح۶، ۸، ۱۲، ۱۷،

۱۹، ۲۷، ۳۳، ۱۵، ۲۳). همه اینها دلالت بر نقش والای عالمان دینی در جامعه برای تحقق اهداف

اسلامي دارد.

در زمان غیبت امام زمان (عج)، ائمه المهالی که می دانستند شیعیان بر اساس بنای عقلایی و روش معمول همگان، حتماً به علمای شیعه رجوع خواهند کرد چنانچه از این روش عقلایی راضی نبودند، باید از آن منع می کردند (خمینی، ۱۳۸۸: ۲۸) اما ائمه المهالی نه تنها از این روش عرفی و عقلایی در زمان غیبت معصوم نهی ننمودند بلکه از وقوع غیبت طولانی به شیعیان خبرداده و برای آن دوران محنت بار سرپرستی و کفالت ایتام آل محمد صلی الله علیه و آله و سلم را بر عهدهٔ علمای شیعه قرار دادند و شیعیان را به پیروی و تبعیت از علمای صالح در زمان غیبت دستورداده و آنان راحجت خود معرفی



نمودند، مانندآنچه در توقیع شریف امام زمان درجواب اسحاق بن یعقوب آمده که: حوادثی که برای شما پیش می آید، (برای دانستن حکم آنها) رجوع کنید براویان حدیث ما زیرا آنها حجّت من بر شما هستند، و من حجّت خدا بر آنها میباشم. (ابن بابویه، ۱۳۹۵: ۲۸۳/۲) که نشان دهنده آن است که در چنین زمانی عالم باید همان نقش امام ایکی را در رخدادهای اجتماعی و سیاسی جامعه ایفا نماید.

عالمان در زمان غیبت معصوم در جایگاه خلافت معصوم هستند و تمام اختیارات معصوم را در حوزه اجتماعی و سیاسی دارند چنان چه رسول الله الله الله و احادیث و سنت مرا روایت می کنند د گفتند: خلفای شما کیانند؟ گفت: آنان که بعد از من می آیند و احادیث و سنت مرا روایت می کنند و مردمان پس از من را به آن تعلیم می کنند (ابن بابویه، بی تا، ۳۷/۲) خلیفه یعنی قائم مقام در همه امور مستخلف عنه. اینکه مراد از خلفا خصوص ائمه باشند در غایت وهن و سستی است چون تعبیر از ائمه به اینکه روات احادیث باشند معهود نیست بلکه آنها خزینه های علم رسول هستند معنیا ندارد بیا تعبیر به روات احادیث اشاره به مقام اهل بیت شود، اگر مراد از خلفا اشخاص ائمه باشد باید حضرت می فرمود علی و اولاد معصومانش نه یک عنوان کلی. (معرفی ائمه به روات احادیث معهود نیست) آنها خزان علم الهی هستند و صفات جمیل های دارند . از طرفی مراد از روایت، نقل سنت واقعی است نه نسبت های کذب و کسی که توان چنین استنباط و احرازی را دارد فقیه متبحر است. برای فقیه اثبات نه نسبت، علاج متعارضین و تشخیص مخالف و موافق کتاب وسنت میسر است. لذا رسول خدا چنین سنت، علاج متعارضین و تشخیص مخالف و موافق کتاب وسنت میسر است. لذا رسول خدا چنین جایگاهی برای عالمان راستین دین تبیین نموده است (خمینی، ۱۳۶۶: ۱۳۹۲).

در نتیجه بر اساس آنچه از آیات و روایات بیان گردید، جایگاه علما در عالم اسلام خصوصا در زمان غیبت روشن شد جایگاهی همسنگ با جایگاه امام معصوم برای مدیریت تحولات اجتماعی و سیاسی جامعه و جامعه سازی دینی خصوصا در گام دوم انقلاب که نظام اسلامی مستقر شده و باید به تمام اهداف خود نائل آید.

# ج.نقش الگویی والهام بخش عالمان دین در جامعه دینی

ازمنظر روایات اهل بیت المهام دین الگوی علمی و عملی مردم و مقلدین عوام است و توده ها سبک زندگی خود را از آنان الهام می گیرند چنان چه علما گفتار و کردارشان منطبق با دین و موازین عقلی و شرعی باشد جامعه نیز با الهام گیری از آنان در مسیر رشد و تعالی دینی قدم خواهد زد. در ادامه به موارد نقش الگویی و الهام بخش عالمان در جامعه دینی پرداخته خواهد شد.





# ١. ضرورت هماهنگی گفتار و کردار عالمان دین

از منظر روایات اهل بیت ایمی گفتار و کردار عالم دینی باید با هم منطبق باشد چرا که تعارض گفتار و کردار عالم موجب دوری مردم از علما و سست شدن اعتقاد مردم به دین می گردد، چنان چه در روایتی از جمله ویژگی های علمای آخرالزمان گفتن سخنانی در بالای منبر به مردم است که توسط خود آنان عمل نمی شود. امام صادق ایمی می فرماید: روی منبر ها به مردم دستور تقوی و پارسائی می دهند ولی خود گوینده به گفته خود عمل نمی کند (کلینی، ۱۲۲۹: ۱۱۸/۱۰). در روایت دیگری امام صادق ایمی عالمی را که رفتارش گفتارش را تصدیق نکند، اساسا عالم نمی دانند، ایشان ذیل آیه آبنما یخشی الله مِنْ عِبادِهِ اَلْعُلَماء اِنَّ الله عَزِیزُ غَفُورٌ ﴿ (فاطر، ۲۸) می فرماید: آن عالمی که رفتارش گفتارش را تصدیق نکند عالم حقیقی نیست. (کلینی، ۲۱۹۹) لذا می توان گفت چنین عالمی که دچار تناقض در قول و فعل است از منظر اهل بیت جزء علمای حقیقی شیعه محسوب نمی گردد و یا جزء علمای بد محسوب می گردد.

در این رابطه روایتی از قول حضرت عیسی می فرماید: ای عالمان بدکار! شما مردم را به روزه و نماز و صدقه دستور می دهید، اما خود آنچه می گویید انجام نمی دهید و درسی که به دیگران می آموزید، خود نمی دانید پس چه بد حکم می کنید که به دیگران حرف و امید تحویل می دهید امّا خود مطابق هوا و هوس عمل می کنید! و این راه و رفتارتان که ظاهرتان را آراسته کنید ولی دلتان آلوده باشد، هیچ سودی به حال شما ندارد (ورام، ۱٤۱۰: ۱۷۲۱).

چنین عالمی است که با رفتار متناقض با گفتار خود موجب بی اعتمادی مردم به دین و سایر علمای صالح شده و بذر شک و تردید را در عقائد آنان می کارد اما چنان چه گفتار و رفتار علما یکی باشد اعتقاد مردم به آنان قوی شده و از اندیشه ها و رفتار آنان پیروی می کنند.

# ۲. ضرورت زهد در دنیا و عدم اشرافی گری

از دیگر ویژگیهایی که عالم دینی از منظر اهل بیت ایک داشته باشد، زهد دردنیا و دوری از دنیا طلبی و مال پرستی است. امام صادق ایک می فرماید: فقیه و دانای به احکام شرعیه در دنیا پارسا و پرهیزکار است، خواهان (ثواب و پاداش) آخرت است، چنگ زننده و نگاهدارنده (عمل کننده) به سنت و روش (گفتار و کردار) پیغمبر ایک است (برقی، ۱۳۷۱: ۲۲۳/۱).

دنیا طلبی واشرافی گری از جمله اموری است که در روایات از ویژگیهای برخی علمای سوء در



آخرالزمان شمرده شده است .

در این زمینه نبی اکرم الکتان می فرماید: زمانی بر امت من می آید که علما صرفا با لباسهای مجللشان شناخته می شوند (شعیری، بی تا، ۱۳۰). یعنی نباید سطح زندگی عالم دینی در سطح اشراف و اغنیای جامعه باشد.

همچنین در روایتی ویژگی برخی فقها در آخرالزمان را تفقه به غرض وصول به دنیا می داند. امام صادق السلام مى فرماید: در آن زمان فقیه را می بینی که برای غیر دین تفقه می کند غرضش از تفقه وصول به دنیاست (کلینی، ۱٤۲۹: ۱۱٤/۱۰). چنانچه عالمی هدفش از علم آموزی و قرار گرفتن در جایگاه اگر چنین نکنید همانند قوم یهود خواهید بود که از علماء سوء خود پیروی نمودند. امام عسگری می فرماید: این چنین است عوام امّت ما؛ هر گاه از علمای خود فسق ظاهر و تعصّب شدید و هجوم بر حطام دنیا و حرام آن را دریافتند و نیز دیدند آنان به جای اصلاح طرفداران خود؛ کمر به نابودی ایشان بستهاند و با اینکه به خواری و اهانت شایسته ترند مورد احسان و نیکوکاری طرفداران خود واقع می شوند در یک چنین اوضاعی هر کدام از عوام ما از چنان فقهایی تقلید کند درست همانند یهودی خواهند بود كه مشمول ذمّ خداوند بهواسطه تقليد از فقيهاني فاسق خود شدند (طبرسي، ١٤٠٣: ٥٧/٢)؛ منسوب به امام عسکری، ۱٤۰۹: ۳۰۰) همچنین در روایات دیگری نیز توصیه شده از علمایی که اهل دنیا هستند برحذر باشید. از رسول خدا نقل شده: فقیهان، تا زمانی که در کار دنیا وارد نشدهاند، امانتدار پیامبرانند. گفتند: ای پیامبر خدا! درآمدن آنان به دنیا چگونه است؟ گفت: «پیروی سلطان (جائر) است و چون چنین کردند، از آنان بر دین خود بیمناک باشید (کلینی، ۱٤۲۹: ۱۱٤/۱) و از چنین عالمی در امور دینی پیروی نکنید. اگر عالمی را دوستدار دنیا یافتید، او را در کار دین خود متهم سازید، زیرا که هر دوستدار در بند چیزی است که آن را دوست می دارد (همان، ۱۱۳/۱) چرا که چنین علمایی قطاع طريق بندگان خدا هستند. امام كاظم اليكام مى فرمايد: اى هشام! خداى متعال به داود چنين وحى كرد: به بندگان من بگو که میان من و خودشان عالمی را قرار ندهند که دلباخته و فریب خورده دنیا است؛ زیرا که چنین عالمی آنان را از یاد من و از راه دوستی من و مناجات کردن با من دور میسازد؛ این گونه عالمان راهزنان بندگان منند و کمترین کاری که با ایشان میکنم آن است که شیرینی محبت و مناجات با خودم را از دلهای ایشان دور میکنم (ابنشعبه حرانی، ۱٤٠٤: ۳۹۷).

در نتیجه بر اساس روایات اهل بیت المیشاط عالم دینی جایگاه الگویی و الهام بخش در جامعه دینی



دارد نباید دنیا پرست باشد ائمه دستور به دوری گزیدن از این علما دادهاند لکن از آنجا که گاهی مردم توان تشخیص صحیح را ندارند، حساب چنین علمایی را از علمای حقیقی جدا نکرده و حکم کلی نسبت به همهٔ علما صادر نموده و همه را دنیاطلب تلقی میکنند در نتیجه بر اثر دوری از علمای صالح گرفتار مصیبتها و بلاهای اعتقادی و فرهنگی اخلاقی و اجتماعی و سیاسی میگردند.

#### ٣. ضرورت تخلق عالم به اخلاق نيک

در راستای جایگاه الگویی که برای عالم دین در جامعه دینی روشن شد لازم است علما در بالاترین سطح از اخلاق و تهذیب نفس باشند تا الگویی مناسب برای مردمان جامعه خود شوند. چنانچه عالمی دارای صفات اخلاقی ناپسندی باشد یا برخی ویژگی های سوء اخلاقی را داشته باشد سبب انزجار مردم از خود و حتی سایر علمای صالح می شود. در روایتی، برخی از این صفات سوء ذکر شده و عالمی که چنین صفاتی داشته باشد را از جرگه عالمان حقیقی بیرون می داند؛ این صفات عبارت اند از: آز و بخل، ریا و تعصب، ستایش دوستی، سخت سخن گفتن، به خود بالیدن، عمل نکردن به آنچه بدان علم دارند (شهید ثانی، ۱۳۷۷: ۲۰).

شهرت طلبی و ریاست طلبی از جمله اخلاق سوء دیگری است که گریبان برخی علما را گرفته و باعث ایجاد فاصله میان علما و مردم می شود، دنبال نام و جاه و مکانبودن است. رسول خدا می فرماید: ای اباذر! . . هر کس علم را برای آن بخواهد که مردمان رو به سوی او کنند، بویی از به شت به مشام او نخواهد رسید (طبرسی، ۱٤۱۲: ۵۱۱). از منظر امام صادق ایسی اسا عالمی که حب شرف و نام آوری دارد مصداق عالم نیست. ذیل آیه شریفه «انما یخشی الله من عباده العلماء» امام صادق ایسی می فرماید: کسی که حب شرف و نام آوری دارد مصداق عالم در این آیه نیست (کلینی، صادق این آمده: آفت علما دوست داشتن ریاست است (تمیمی، ۱٤۱۰: ۲۷۹).

همچنین ازجمله صفات اخلاقی ناپسند دیگری که در روایات برای عالمان ذکر گردیده، خودبزرگبینی است. رسول خدا فرموده: هر کس بگوید: من عالمم، هر آینه او جاهل است (شهیدثانی، ۱۲۰ ۱۲۷).

همچنین دورویی و عوام فریبی، از جمله صفات بدی است که یک عالم دینی باید از آن دوری نماید. امیرمؤمنان می فرماید: «پسرم! چگونه حالی خواهی داشت چون در میان گروهی قرار گیری که عالم ایشان فریبنده و ظاهر آرا است و هوای نفس بر او چیرگی دارد و سخت به دنیا چسبیده است و آن



کس از آنان که بیشتر رو به تو میکند، برای غائله آفرینی در کمین تو نشسته است و پیوسته خواهد که حیلهای ساز کند و در طلب دنیا سخت میکوشد» (حلی، ۲۵۸: ۳۵۸).

یکی دیگر از این صفات حسد است، علی علیه می فرماید: «خدای عزّوجلّ شش طایف و را برای داشتن شش خصلت عذاب خواهد فرمود... فقیهان را به جهت حسد ...» (برقی، ۱۳۷۱: ۱۰/۱).

فخر فروشی، مباهات کردن به دیگران، جدل کردن با مردم و تلاش برای جلب توجه نمودن مردم با علم، نیز صفات دیگری است که چنان چه عالمی به این صفات ناپسند اخلاقی مبتلا گردد، موجب سقوط خود و مردم می شود. در روایت آمده: هر که علم را برای آن بخواهد که در برابر علما فخر کند یا با سفیهان به مخاصمه و جدال در افتد، یا مردمان را متوجه خود سازد، باید جای خود را در آتش برگزیند. ریاست جز برای اهل آن شایسته نیست (کلینی، ۱۱۲۸: ۱۱٤/۱). ائمه همیشگ نیز شیعیان را از پیروی از چنین عالمانی نهی نموده اند. امام عسکری کیسی می فرماید: هر کس از علما مرتکب کارهای زشت و قبیح شود و به راهی برود که دیگر فقیهان فاسد رفتند، از او چیزی را که از ما نقل می کند نپذیرید و حرمتی برایش قائل نباشید (طبرسی، ۱۱۶۰: ۲۵۷۷).

بنابراین، آز و بخل، ریا و تعصب، ستایش دوستی، سخت سخنگفتن، به خود بالیدن، شهرتطلبی و ریاستطلبی تکبر و خودبزرگبینی دورویی و عوامفریبی و حسد فخرفروشی، مباهاتکردن به دیگران، جدل کردن بامردم و تلاش برای جلب توجه نمودن مردم با علم، همگی از جمله صفا نکوهیدهای است که نقش الگویی و الهام بخش عالم دینی در جامعه دینی را از بین می برد.

# د. نقش اجتماعی، سیاسی و فرهنگی عالمان دین در جامعه دینی

چنان چه در بررسی روایات در بخش اول مقاله روشن شد عالمان دینی به عنوان خلفای پیامبر، وارثان انبیاء، امینان رسل و حجت ائمه بر مردم در زمان غیبت امام جایگاه رهبری دینی جامعه را به عهده دارند و وظیفه آنان نهادینه سازی و پیاده کردن اسلام است آنان نسبت به امور سیاسی، اجتماعی و فرهنگی جامعه نقش جدی و محوری دارند و به هیچ عنوان نباید در انجام وظایف اجتماعی خود در جامعه کوتاهی کنند چرا که جامعه دینی زمانی محقق خواهد شد که حل معضلات اجتماعی، سیاسی و فرهنگی جامعه به دست عالمان دین باشد.

# ۱. مردمی بودن و رسیدگی به مشکلات مردم

ائمه الله علما را در زمان غيبت كفيل و پناه معنوى مردم دانستهاند چرا كه قوام امور ديني مردم





بهدست عالمان است. چنانچه امام عسکری ایسی فرمودند: علمای شیعه ما عهده دار محبین و اهل ولایت ناتوان ما می باشند (طبرسی، ۱٤۰۳ / ۱۸/۱) همچنین ایشان می فرماید: فضیلت کسی که یتیمی از آل محمد را - که از والیانش دور افتاده و گرفتار حیرت جهل شده - کفالت و سرپرستی کرده و از تاریکی جهل بیرون سازد و مشتبهات او را برطرف نماید، همچون فضیلت خورشید بر «سها» - کمسوترین ستاره - است. (همان: ۱۲/۱). بر اساس روایات، عالمان دینی در زمان غیبت، مأمن امنی هستند که مرجع رسیدگی به امور فقهی، پیشامدهای اجتماعی (ابن بابویه، ۱۳۹۵: ۲۸٤/۲) و حل مشکلات مردم اند که خیر و نفعشان دائما به مردم می رسد.

رسول خدا می فرماید: «عالم به دین مردی نیک است، اگر به او نیاز افتد سودمند واقع می شود، و اگر مورد نیاز دیگران نباشد برای خود سودمند است» (ابن ادریس، ۱٤۱۰: ۵۷۸/۳).

امام جوادی نیز ویژگی عالمان حقیقی را مردمی بودن و همراهی و همدردی نمودن با مردم به هنگامه رنجها و سختی ها می دانند. خدای متعال، در (امت) هر یک از پیامبران، تنی چند از عالمان قرار داد تا گمراهان را به راه آورند، و با مردم در تحمل آزار مخالفان همراه باشند (کلینی، ۱۲۲۹: ۱٤۲۹).

همدلی، همراهی و در بین مردم بودن یا به عبارتی مردمی بودن عالمان دینی از طرفی موجب آشنایی عالم با مشکلات و معضلات اجتماعی است و از طرفی موجب امید و دلگرمی مردم در پایدارای در مسیر حق است.

# ۲. حمایت از مستضعفان و مبارزه با ظالمان و مستکبران

براساس روایات اهل بیت این از جمله ویژگی های اجتماعی که علما باید داشته باشند حمایت از مستضعفان و مبارزه با ظالمان است. امام علی این ویژگی را پیمانی می داند که خدا از علما اخذ نموده و عهدی که خداوند از دانشمندان گرفته که در برابر شکم بارگی هیچ ستمگر و گرسنگی هیچ مظلومی سکوت ننمایند (شریف الرضی، ۱٤۱٤: ۰۰). امام حسین این نیز علت سرزنش علمای یهود توسط خداوند را ترک وظائف اجتماعی و عدم مبارزهٔ آنان با ستمکاران می دانند.

ایشان می فرماید: ای مردم! از پندی که خدا - با یاد کرد بد از علمای یه ود - به اولیای خود داده است عبرت بگیرید، در آنجا که گفته است: «لَوْ لا ینْهاهُمُ الرَّبَّانِیونَ وَ الْأَحْبارُ عَنْ قَوْلِهِمُ الْإِثْمَ ...؛ چرا عالمان دینی و احبار مردمان را از گفتار گناه آمیز باز نداشتند...؟» و آنجا که گفته است: «لُعِنَ الَّذِینَ



کفَرُوا مِنْ بَنِی إِسْرائِیلَ... لَبِئْسَ ما کانُوا یفْعَلُونَ؛ کسانی از بنی اسرائیل که کفر ورزیدند گرفتار لعنت شدند... و آنان بد می کردند»؛ و خدا بر آن عالمان از آن جهت عیب گرفت، که از ستمکارانی که در میان ایشان بودند کارهای زشت و بد و مایه تباهی می دیدند، و آنان را از آن کارها باز نمی داشتند (ابن شعبه حرانی، ۱٤۰۶: ۲۳۷).

همچنین لزوم حساس بودن و پیگیری عالمان دینی نسبت به مسئله معیشت مردم و عدالت و اقتصادی در جامعه را متذکر شده و نقش محوری عالمان دینی در مطالبه گری نسبت به تحقق عدالت و مبارزه با فقر در جامعه را یادآور می شود . امام حسین علمای زمان خود را سرزنش می کنند که چرا با وجود اینکه می بینید کوران و گنگان و بیماران زمینگیر در شهرها به حال خود رها شده اند، کاری که شایسته شما است انجام نداده و بر نمی خیزید و دیگران را نیز به قیام وا نمی دارید و به سازشکاری و مداهنه با ستمگران دل می بندید.

ایشان می فرماید: شما به خاطر خدا در میان مردم صاحب عزت و احترامید. با این حال، می بینید که عهدهای خدایی (مقررات دین) را می شکنند، و هیچ باکتان نیست. اگر یکی از پیمانهای پدرانتان شکسته شود، هراسان خواهید گشت و اکنون در این اندیشه نیستند که پیمان (سنّت) پیامبر خدا شکسته شده است. کوران و گنگان و بیماران زمینگیر در شهرها به حال خود رها شده اند و هیچ به حال آنان رحمت نمی آورید، و به کاری که شایسته شما است و بر نمی خیزید و دیگران را نیز به چنین کارها وا نمی دارید. به سازشکاری و مداهنه با ستمگران دل می بندید و به آن آرام می گیرید. و این همه وظایفی است که خدا بر عهده شما گذاشته است، یعنی نهی از منکر کردن و خود از آن اجتناب ورزیدن و شما غافلید. کاش می دانستید که «منزلت علما» که به آن دست یافته اید، مصیبت شما را بزرگتر کرده است. (ابن شعبه حرانی، ۱۲۰۶ کاش می دانست.

حضرت می فرماید: اگر شما (ای عالمان دین!) بر رنج و آزار شکیبا می شدید و در راه خدا سختی و ناراحتی را تحمل می کردید، کارهای خدا (در امور دین و دنیای مردم) همان گونه به دست شما می گشت و در آنها مرجع و صاحب نفوذ شما بودید اما شما با منزلتی که داشتید ستمگران را تقویت کردید و کارهای خدا را به دست ایشان سپردید تا به شبهه عمل کنند و به فرمان شهوت خود به کار برخیزند. سبب تسلط یافتن ستمگران، فرار شما از مرگ و شیفتگی شما به زندگیی است که ناگزیر شما را ترک خواهد کرد (ابن شعبه حرانی، ۱٤۰۶: ۲۳۸).

ویژگی علمای حقیقی این است که از مردم در برابر معضلاتشان و دشمنانشان حمایت میکنند؛





چنان چه امام رضاع می فرمایند: «آگاه باشید که فقیه کسی است که خیرش را به همه مردم می رساند، و از دست دشمنانشان می رهاند». (طبرسی، ۱۲۰۳)

در نتیجه چنان چه این ویژگی مردمی بودن در علما نباشد مردم دیگر علما را پناه و حامی خود نمی دانند و آنان را هم دست و همراز با ظالمان و مستکبران تلقی می کنند، گرچه این ویژگی منفی برخی علما باشد اما ممکن است موجب دوری جامعه از همهٔ علما و رهاشدن آنان در وادی حیرت و ضلالت گردد، چنان چه امام عسکری از جمله ویژگی های برخی علمای زمان غیبت را سازش کاری و همدستی آنان با حاکمان جور می دانند (نوری، ۱۱۶۰۸ ۱۱۲۱۸). طبعا این سازش کاری صدمات جبران ناپذیر و تبعات منفی بسیاری برای کل جامعه شیعی خواهد داشت که دامن سایر علمای حقیقی را نیز ممکن است بگیرد و چالش های عمیقی در روابط میان مردم و علمای شیعه در زمان غیبت ایجاد نماید.

# ۳. پاسخگویی به شبهات روز

از جمله ویژگیهای عالم شیعی حقیقی بر اساس روایات اهل بیت اساس و انس و نجات دادن مردم از غرق شدن در دریای حیرت و ضلالت و اسارت از دست شیاطین جن و انس و وساوس و شبهات آنان است عالم دینی باید توان پاسخ گویی به جدید ترین شبهات دینی و سیاسی جامعه را داشته باشد. طبق روایات علما کفیل شیعیان در زمان عدم دسترسی به امام معصوم و پناه مردم و نجات دهندهٔ آنان از تاریکیهای حیرت و جهالت و شک و شبهات در زمانهٔ پرفتنهٔ آخرالزمان هستند. از منظر ائمه ایکی علمای شیعه در زمان غیبت مرزبانان ایمان مردم در جنگ نرم اعتقادی و فرهنگی که شیاطین جن و انس بر علیه دینداری شیعیان بر پا نموده اند هستند و حفاظت جامعه از تسلط شیاطین بر مردم را بر عهده دارند. علمای شیعه، مرزداران مرزهایی هستند که ابلیس و عفریتهای او از آنها حمله میکنند؛ آنان سپاه ابلیس را از هجوم بردن بر ناتوانان شیعه باز می دارند و از چیره شدن ابلیس و پیروان میکنند؛ آنان سپاه ابلیس با و بروگیری میکنند (طبرسی، ۱۲۰۳).

امام جوادی می فرماید: هر که سرپرستی یتیمان آل محمد - همانها که از امامشان دور افتاده و در حیرت جهل غوطه ور و در دستان دشمنان ناصبی ما اسیرند - را بر عهده گیرد و ایشان را نجات داده و از سرگردانی برهاند، و شیاطین را با دفع وسوسه هایشان مغلوب سازد، و بر ناصبیان [دشمنان اهل بیت ایسی توسط حجتهای پروردگار و دلائل امامانشان چیره شود، مقام و منزلتش نزد خداوند به



بهترین وجهی بر شخص عابد برتری و فضیلت یابد، فضیلتی به مراتب بالاتر از فضل آسمان بر زمین و عرش و کرسی و پرده های آسمان و برتری این جماعت بر گروه عابدان همچون فضیلتی است که ماه شب بدر بر کمسوترین ستاره آسمان دارد (طبرسی، ۱٤۰۳: ۱۷/۱). علما در این زمانه باید آنچه از امور دینی و مسائل اجتماعی که بر مردم مشتبه گردیده را برای آنان روشن کنند و آنان را از جهل نجات دهند. امام حسین شره می فرماید: «فضیلت کسی که یتیمی از آل محمّد را - که از والیانش دور افتاده و گرفتار حیرت جهل شده - کفالت و سرپرستی کرده و از تاریکی جهل بیرون سازد و مشتبهات او را برطرف نماید، همچون فضیلت خورشید بر «سها» - کمسوترین ستاره - است» (طبرسی، ۱۶۰۳).

این علمای شیعه هستند که در زمان غیبت که شیعیان دچار انقطاع از پدران خود یعنی ائمه الله گردیده اند، برای آنان نقش پدری معنوی را به عهده گرفته و زمام هدایت مردم و حفاظت از آنان در برابر ضلالت را به عهده دارند. از منظر اهل بیت فقها، دژهای مستحکم قلعه اسلام هستندو وظیفه آنان دفاع از مرزهای عقیدتی مردم است. امام کاظم الله می فرماید: «چون مؤمن بمیرد، فرشتگان و مکانهایی از زمین که در آنها خدا را عبادت می کرده است، بر او گریه می کنند و چنین است درهای آسمان که از آنها اعمالش را بالا می بردند و از مرگ او رخنه ای در اسلام پدید می آید که هیچ چیز نمی تواند آن را ببندد، زیرا که مؤمنان فقیه دژهای اسلامند، همچون دژهای با روی شهر برای شهر» (کلینی، ۱۶۲۹).

به واسطه علما دین مردم حفظ می گردد به گونه ای که اگر آنان نبودند مردم بر اثر کثرت شبهات وارده از سوی دشمنان دین، بی دین می شدند. امام هادی شیسی می فرماید: «اگر در پس غیبت امام قائم شیسی علمائی نبودند که داعی به سوی او بوده و اشاره به او کنند و با براهین الهی از او دفاع نمایند و بندگان مستضعف خدا را از دام ابلیس و اعوانش برهانند و از بند نواصب (دشمنان اهل بیت) رهایی بخشند، همه مردم از دین خدا دست کشیده و مرتد می شدند. لکن علماء کسانی هستند که زمام قلوب شیعیان ضعیف ما را در دست داشته (عاملی نباطی، ۱۳۸۶: ۵۲/۳).

عالمان دینی هستند که مرزبانان ایمان مردم در زمان غیبتاند. امام صادق کی می فرماید: علمای شیعه، مرزداران مرزهایی هستند که ابلیس و عفریتهای او از آنها حمله می کنند؛ آنان سپاه ابلیس را از هجوم بردن بر ناتوانان شیعه باز می دارند، و از چیره شدن ابلیس و پیروان دشمنخوی او برایشان جلوگیری می کنند. آگاه باشید، هر کس از شیعه ما خود را به ایس مرزداری برگمارد، مقامش از کسانی که با



رومیان جهاد کردند و. . . هزار هزار بار بالاتر است، بدان جهت که این مرزدار، از دین دوستان ما دفاع میکند، در صورتی که آنان از بدن ایشان دفاع میکنند و مهار میکنند، همچون ناخدای کشتی که سکان آن را در دست دارد. این گروه همان شخصیتهای برتر و افضل در نزد خداوند با عزّت و جلال می باشند (طیرسی ۱۶۰۳ ۱۲/۱۱).

به دستور رسول الله هنگام بروز شبهات و بدعتها بر علما لازم است علمشان را اظهار نمایند. چون بدعتها در امت من پدید آید، بر عالم است که علم خود را آشکار کند، پس هر کس چنین نکند لعنت خدا بر او باد (کلینی، ۱۲۹۹: ۱۳۵/۱).

اما چنان چه در زمان غیبت، برخی از علما مطابق با چالشها و معضلات فکری موجود در جامعه و شبهات روز، عکس العمل مناسب نشان ندهند و گاهی حتی از آنچه درمیان جامعه و جوانان از هجمههای فکری و عقیدتی و فرهنگی می گذرد، بی خبر باشند، بی خبریی ناشی از عدم آگاهی به زمانه و جدیدترین شبهات. چنان چه امام صادق ایسی می فرماید: آن کس که نسبت به زمان خود عالم باشد، از هجوم شبههها در امان است (ابن شعبه حرانی، ۱۶۰۶: ۳۵۳).

این زمان ناشناسی، طبق روایات سبب در امان نماندن مردم از شبهات و هجمهها می گردد و درنتیجه وقتی مردم احساس کنند علمای آنها و لو برخی از علما از پاسخ گویی به جدیدترین مسائل و شبهات دینی و اجتماعی ناتوانند یا به این مسائل اصلا نمی پردازند و زمان ناشناسند، اعتماد آنها به علما سلب شده، این عدم اعتماد موجب ایجاد شکاف و فاصله میان علما و مردم می گردد که براثر آن هجمههای شیاطین وشبهات آنان درزمان غیبت مردم را فرا می گیرد و چنان چه چنین شکافی میان مردم و علما ایجاد گردد، طبق روایات گناه جهالت و گمراهی مردم، برگردن علماست.

حارث بن مغیرة گوید: شبی، امام صادق ایک از کوچههای مدینه مرا دید، گفت: ای حارث! گفتم: بلی؛ گفت: بار گناهان نادانان شما بر دوش علمای شما است و رفت (ابن ادریس، علمای شما است و رفت (ابن ادریس، ۱٤۱۰ ت ۹۸/۳). به فرموده امام هادی ایک اگر علما در زمان غیبت نبودند هر آینه همهٔ مردم از دین حق بر می گشتند. این علمای شیعه هستند که مانند صاحب کشتی که اهل آن را از غرق شدن در دریاهای متلاطم حفظ می کند، مردم را از غرق شدن در وادی ارتداد و شبهات در زمان غیبت حفظ می کنند.

ایشان می فرماید: اگر در پس غیبت امام قائم ایشی علمائی نبودند که داعی بسوی او بوده و اشاره به او کنند، و با براهین الهی از او دفاع نمایند، و بندگان مستضعف خدا را از دام ابلیس و اعوانش برهانند،



و از بند نواصب (دشمنان اهلبیت) رهایی بخشند، همه مردم از دین خدا دست کشیده و مرتد می شدند. لکن علماء کسانی هستند که زمام قلوب شیعیان ضعیف ما را در دست داشته و مهار می کنند، همچون ناخدای کشتی که سکان آن را در دست دارد. این گروه همان شخصیتهای برتر و افضل در نزد خداوند با عزت و جلال می باشند (طبرسی، ۱٤۰۳: ۱۷/۱).

درنتیجه مرزبانی از مرزهای فکری و اعتقادی جامعه وظیفه عالمان دینی است و چنان چه بخواهد جامعه دینی تحقق یابد باید عالمان دین مسلح به سلاح علم در تقابل با انواع شبهات دشمنان باشند و با ابزار به روز این شبهات را پاسخ دهند تا جامعه از گزند افکار مسموم در امان باشد.

#### ٤. وحدت بخشى در جامعه

از منظر روایات اهل بیت المههای علما خود باید محور وحدت در جامعه باشند و هرگونه اختلاف و دشمنی و نزاع میان علما از سوی ائمه الههای نکوهش گردیده است (شریف الرضی، ۱۲۰۶: ۲۰، خطبه ۱۸) چراکه موجب اختلاف در میان مردم و نهایتا دوری مردم از دین می شود.

امام حسین اسلام و نزاع علما بایکدیگر را عامل از دست دادن منزلت و جایگاه علما نزد مردم می دانند، ایشان می فرماید: «جریان کارها و احکام باید به دست عالمان الهی باشد که امانتدار حلال و حرام خدایند، لیکن این منزلت از شما ربوده شده، و سبب ربوده شدن آن چیزی جز پراکندگی شما در باره حق و اختلافتان در باره سنت نیست، با اینکه دلیل آشکار وجود دارد. و اگر شما در برابر آزار (این و آن) شکیبایی پیش می گرفتید و رنج را در راه خدا تحمل می کردید، امور دین خدا (و سیاست دینی جامعه) در دست شما قرار می گرفت و مرجع همه در آن امور شما بودید» (ابن شعبه حرانی، ۱٤۰۶: ۲۳۸)

در نتیجه اگر میان علما اختلاف و درگیری رخ دهد و هر یک دیگری را تکذیب یا تفسیق نماید، منزلت مجموع آنان نزد مردم از بین رفته و دیگر حرف آنان در جامعه خریدار نخواهد داشت، در نتیجه، مردم حتی از علمای حقیقی نیز رویگردان شده و مأمن و پناه خود را از دست می دهند و بدین سبب، در وادی ضلالت و گمراهی وارد شده و در فتنه های پیچیده اعتقادی، فرهنگی و اجتماعی آخرالزمان، مغلوب شیاطین جن و انس و مستکبران عالم می گردند.

#### نتيجهگيري

این پژوهش به بررسی نقش عالمان دین در گام دوم انقلاب اسلامی از روایات اهل بیت این پژوهش به بررسی





پرداخت، بر اساس نتایج به دست آمده عالمان دین در جامعه اسلامی جایگاه ویژه ای دارند جایگاهی همسنگ با جایگاه امام معصوم برای مدیریت تحولات اجتماعی و سیاسی جامعه و جامعهسازی دینی خصوصا در گام دوم انقلاب که نظام اسلامی مستقر شده و باید به تمام اهداف خود نائل آید. علما نقش الگویی و الهام بخش در جامعه دینی دارند و در این راستا هماهنگی گفتار و کردار، ضرورت زهد در دنیا و عدم اشرافی گری و ضرورت دوری عالمان دین از اخلاق ناپسند جهت تحقق نقش الگویی و الهام بخش در جامعه دینی، ضروری است. عالمان دین نقش محوری در مسائل اجتماعی، سیاسی و فرهنگی در جامعه دینی دارند بر اساس روایات اهل بیت، علما باید مردمی باشند و به مشکلات مردم رسیدگی کنند از مستضعفان و مظلومان حمایت کنند و با ظالمین مبارزه کنند، نسبت به شبهات روز پاسخ گو باشند و با زمان شناسی از مرزهای عقیدتی جامعه دفاع نماید، علما باید وحدت بخش و محور وحدت در حامعه باشند.



#### فهرست منابع

- ۱. ترجمه قرآن، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن
  کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۴ش.
- ۲. ابن ادریس، محمد بن احمد، السرائر الحاوی لتحریر الفتاوی (و المستطرفات)، قم: جامعه مدرسین، چاپ دوم، ۱٤۱۰ق.
  - ٣. ابن بابویه، محمدبن علی، عیون أخبار الرضاع الله تهران: نشر جهان، بی تا.
  - ٤. ابن بابویه، محمد بن علی، كمال الدین، ترجمه پهلوان، قم: مسجد جمكران، ١٣٨٠ش.
- ٥. ابن بابويه، محمد بن على، كمال الدين و تمام النعمة، تهران: انتشارات اسلاميه، چاپ دوم، ١٣٩٥ق.
  - ٦. ابن شعبه حراني، حسن بن على، تحف العقول، قم: جامعه مدرسين، چاپ دوم، ٤٠٤ق.
    - ٧. انصاریان، حسین، ترجمه قرآن کریم، قم: انتشارات اسوه، بیتا.
- ۸. بابایی، علی اکبر، روشها و گرایشهای تفسیری، تهران: سمت، پژوهشکده حوزه و دانشگاه،
  ۱۳۸۱ش.
  - ٩. برقى، احمد بن محمد بن خالد، المحاسن، قم: دارالكتب الاسلامي، ١٣٧١ق.
- ۱۰. تميمي آمدي، عبدالواحد بن محمد، غرر الحكم و درر الكلم، قم: دارالكتاب الإسلامي، 181ق.
  - ١١. جوادي آملي، عبدالله، جامعه در قرآن، محقق: مصطفى خليلي، قم: اسراء، ١٣٨٩ش.
- 17. حسن بن على، امام يازدهم عليه التفسير المنسوب إلى الإمام الحسن العسكرى عليه قم، مدرسه امام مهدى (عج)، ١٤٠٩ق.
- ۱۳. حکیمی، محمدرضا و حکیمی، محمد و حکیمی، علی، الحیاة، ترجمه: احمد آرام تهران، دلیل ما، ۱۳۸۰ش.
- 14. حلى، رضى الدين على بن يوسف بن المطهر (برادر علامه حلى)، العدد القوية لدفع المخاوف اليومية، قم: كتابخانه آيت الله مرعشى نجفى، ٢٠٤ ق.
- ۱۵. خمینی، اجتهاد و تقلید، ترجمه وهاب دانش پژوه، قم: مؤسسه تنظیم و نشرآثار امام خمینی (ره)، ۱۳۸۸ش.
  - ١٦. خميني، سيد روح الله، كتاب البيع، قم: نشر اسماعيليان، ١٣٦٤ش.
- ١٧. شريف الرضى، محمد بن حسين، نهج البلاغة (للصبحى صالح)، قم: مركز البحوث



#### الاسلاميه، ١٤١٤ق.

- ١٨. شعيري، محمد بن محمد، جامع الأخبار (للشعيري)، نجف: مطبعة حيدرية، بي تا.
- ۱۹. شهید ثانی، زین الدین بن علی، شرح مصباح الشریعة، ترجمه: عبدالرزاق گیلانی، تهران: پیام حق، ۱۳۷۷ش.
  - ٠٠. شهيد ثاني، زين الدين بن على، منية المريد، قم: مكتب الإعلام الإسلامي، ٩٠٠ق.
- ٢١. شيخ حر عاملي، محمد بن حسن، وسائل الشيعة، قم: مؤسسة آل البيت اليه التراث، ١٤٠٥ق.
- ٢٢. صفار، محمد بن حسن، بصائر الدرجات في فضائل آل محمّد والمُعَيِّدُ ايران؛ قم: آيت الله مرعشي نجفي، چاپ دوم، ٤٠٤ق.
- ٢٣. طبرسى، احمد بن على، الإحتجاج على أهل اللجاج (للطبرسي)، مشهد: نشر مرتضى، 1٤٠٣ق.
- ٢٤. طبرسي، احمد بن على، الإحتجاج، ترجمه: جعفري، تهران: دارالكتب الاسلامية، ١٣٨١ش.
  - ٢٥. طبرسي، حسن بن فضل، مكارم الأخلاق قم: الشريف الرضى، چاپ چهارم، ١٤١٢ش.
- ۲۲. طبرسی، علی بن حسن، مشکاة الأنوار، ترجمه: هوشمند و محمدی، قم: دارالثقلین، ۱۳۷۹ش.
- ۲۷. عاملى نباطى، على بن محمد بن على بن محمد بن يونس، الصراط المستقيم إلى مستحقى التقديم، نجف: مرتضويه، ١٣٨٤ق.
- ۲۸. فتال نیشابوری، محمد بن احمد، روضة الواعظین و بصیرة المتعظین، قم: انتشارات رضی، ۱۳۷۵ش.
- ۲۹. فیض کاشانی، محمدمحسن بن شاه مرتضی، تفسیر الصافی، تهران: مکتبة الصدر، چاپ دوم، ۱۵۱۵ق.
  - ٠٣٠ كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران: اسلاميه، چاپ چهارم، ١٤٠٧ق.
    - ٣١. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، قم: انتشارات دارالحديث، ١٤٢٩ق.
- ۳۲. مجلسى، محمدباقر بن محمد تقى، بحارالأنوار، بيروت: داراحياء التراث العربى، چاپ دوم، ١٤٠٥ق.
- ٣٣. مجلسى، محمدباقر بن محمدتقى، بنادر البحار (ترجمه و شرح خلاصه كتاب العقل و العلم و الجهل حلد ١ و٢ بحار الأنوار)، تهران: نشر فقيه، بي تا.



- ٣٤. مجلسى، محمد باقر بن محمد تقى، كتاب الروضة در مبانى اخلاق (ترجمه جلـ د ٧٤ بحـار الأنوار)، تهران: كتاب فروشى اسلاميه، چاپ دوم، ١٣٦٤ش.
- ۳۵. مجلسی، محمد باقر بن محمد تقی، مهدی موعود (ترجمه جلد ۵۱ بحار الأنوار)، تهران: قم مؤسسه فرهنگی التمهید، چاپ بیست و هشتم، ۱۳۷۸ش.
  - ۳٦. مطهری، مرتضی، جامعه و تاریخ، تهران: صدرا، بی تا.
  - ٣٧. معرفت، محمد هادي، تفسير و مفسران، مؤسسه فرهنگي التمهيد، قم: ، ١٣٧٩ش.
- ۳۸. مفید، محمد بن محمد، الأمالی (للمفید)، ترجمه استاد ولی، مشهد: آستان قدس رضوی، ۱۳۶۶ش.
- ٣٩. منسوب به على بن موسى، امام هشتم عليه الفقه المنسوب إلى الإمام الرضاع الهم مشهد، آستان قدس رضوى، ٢٠١ق.
- ٤. نـورى، حسين بـن محمـد تقـى، مستدرك الوسـائل و مستنبط المسـائل، قـم: مؤسسـه آل البيت عليه ، ١٤٠٨ق.
  - ٤١. ورام بن ابي فراس، مسعود بن عيسى، مجموعه ورّام، قم: مكتبة الفقيه، ١٤١٠ق.
- ٤٢. ورام بن أبي فراس، مسعود بن عيسى، مجموعه ورّام، آداب و اخلاق در اسلام، ترجمه تنبيه الخواطر، مشهد: آستان قدس رضوى، ١٣٦٩ش.