

# The Model of Educating Successor in the Conduct of the Holy Prophet (PBUH) with Emphasis on the Sermon of Ghadir\*

Seyyed Mortaza Honarmand` Ali Haratian`

#### **Abstract**

Jihadi administrations inspired by the Islamic faith and the belief in the principle of "we can" that the great Imam has taught us all, led Iran to glory and progress in all areas, is one of the turning points of the declaration of the second step. Ghadir Sermon is the most important sermon of the Prophet (PBUH) in representing the succession of Islam and the supreme example of Islamic management in the conduct of the Holy Prophet, which is important for extracting patterns and intellectual frameworks in the administration of contemporary Islamic society; Especially since many theories of public administration and human resource management are derived from Western sources and in terms of epistemological and anthropological foundations, do not correspond much with the Islamic approach. The purpose of this article is to explain and interpret the model extracted from the conduct of the Holy Prophet for educating successor as a model of Islamic succession by maintaining general steps and concepts to adapt to the temporal, spatial and social conditions for training managers in different organizations, institutions and centers. Also, this model can be used as a criterion in managerial and religious issues to analyze and interpret the historical events of early Islam, such as the formation of religious sects, political crises, social discontent, and so on.

**Keywords**: Declaration of the Second Step, Succession Educating Model, Ghadir Sermon.

<sup>\*.</sup> Date of receiving: • £, • 9, Y • Y ) - Date of approval: December Y • , 1 Y , Y • Y ).

<sup>1.</sup> Assistant Professor, Department of Islamic Education, Malayer National University, (Corresponding Author); (navust@yahoo.com).

<sup>7.</sup> Master of Business Administration, (haratianali@yahoo.com).



## الگوی جانشینپروری در سیرهٔ پیامبر اکرم ﷺ با تأکید بر خطبهٔ غدیر \*

## سید مرتضی هنرمند۱۰ – علی هراتیان<sup>۲</sup>

#### چكىدە

مدیریتهای جهادی الهام گرفته از ایمان اسلامی و اعتقاد به اصل «ما می توانیم» که امام بزرگوار به همهٔ ما آموخت، ایران را به عزّت و پیشرفت در همهٔ عرصهها رسانید از نقاط عطف بیانیهٔ گام دوم است. خطبهٔ غدیر، مهم ترین خطبهٔ پیامبر و المور الموری جانشین پروری اسلامی و نمونهٔ اعلای مدیریت اسلامی در سیرهٔ نبی اکرم است که برای استخراج الگوها و چارچوبهای فکری در ادارهٔ جامعهٔ اسلامی معاصر، حائز اهمیت است؛ به خصوص آنکه بسیاری از تئوریهای ادارهٔ امور عمومی و مدیریت منابع انسانی، برگرفته از منابع غربی است و به لحاظ مبانی معرفت شناختی و انسان شناختی، با رویکرد اسلامی مطابقت چندانی ندارد. هدف این مقاله، تبیین و تفسیر الگوی استخراج شده از سیرهٔ پیامبر اکرم برای جانشین پروری اسلامی با حفظ مراحل و مفاهیم کلی به جهت انطباق با شرایط زمانی، مکانی و اجتماعی برای پرورش مدیران در سازمانها، مؤسسات و مراکز مختلف است. همچنین، این الگو می تواند به عنوان معیاری در مباحث مدیریتی و دینی برای تحلیل و تفسیر رویدادهای تاریخی صدر اسلام همچون شکل گیری فرقههای مذهبی، بحرانهای سیاسی، نارضایتی های اجتماعی و غیره به کار گرفته شود.

واژگان كليدى: بيانيهٔ گام دوم، الگوى جانشين پرورى، خطبهٔ غدير.

کارشناسی ارشد مدیریت بازرگانی دانشگاه ملی ملایر، ایران؛ (haratianali@yahoo.com).



<sup>\*.</sup> تاریخ دریافت: ۱٤٠٠/٠٦/۱۳ و تاریخ تأیید: ۱٤٠٠/٠٩/۲۹

۱. استادیار گروه معارف اسلامی دانشگاه ملی ملایر، ایران، (نویسنده مسئول)؛ (navust@yahoo.com).

پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۶۰۰، ص:۳۲۳–۳۵۷ الگوی جانشین پروری در سیرهٔ پیامبر اکرم بی با تأکید بر خطبهٔ غدیر سید مرتضی هنرمند علی هراتبان



#### مقدمه

بحث جانشین پروری در اسلام در ۲۰۰۰ اسال پیش، به قدری مهم و حیاتی مطرح گشته که مهم ترین وظیفهٔ پیامبر اسلام آمید و ساب آمده و تمام زحمات آن حضرت را در دوران بیست و سه سال نبوتش، تحت تأثیر قرار می دهد. متأسفانه، به این مورد در مدیریت غربی توجه چندانی نشده و اهمیت آن نادیده گرفته شده است؛ به نحوی که در وظایف مدیریتی که در مدیریت غربی بیان می شود، وظیفهٔ جانشین پروری به چشم نمی آید. این در حالی است که اگر در امر جانشینی، توجهات لازم صورت نگیرد، می تواند تمام زحمات مدیر در دوران مدیریتش را از بین ببرد. با این حال، اخیراً کسانی همچون روثول (۲۰۰۳)، کاران ۲۰۰۳)، بایهام ۲۰۰۳)، و کیم و کیم از صد سال دارد.

در باب اهمیت انجام این پژوهش باید گفت باتوجه به ظرفیت خطبهٔ غدیر در بازنمایی جانشین پروری اسلامی که نمونهٔ اعلای مدیریت اسلامی در سیرهٔ نبی اکرم است، استخراج الگوها و چارچوبهای فکری برای ادارهٔ جامعهٔ اسلامی معاصر، حائز اهمیت است. خاصه آن که بسیاری از تئوری های ادارهٔ امور عمومی و مدیریت منابع انسانی، برگرفته از منابع غربی است و به لحاظ مبانی معرفت شناختی و انسان شناختی، با رویکرد اسلامی مطابقت چندانی ندارد. ضمن آن که با توجه به گرایشهای علمی نوین به تدوین الگوهای بومی توسعه و تأکیدات مقام معظم رهبری بر تدوین و کاربست الگوی اسلامی ایرانی پیشرفت، طراحی الگوهای برگرفته از متون اصیل اسلامی و سیرهٔ ائمهٔ معصومان آیگی در ادارهٔ امور عمومی و مدیریت بخش دولتی به عنوان عنصر محوری و مجری برنامههای پیشرفت، ضرورت می یابد. این پژوهش، با چنین دیدگاهی به دنبال استخراج الگوی جانشین پروری مدیران در نظام اسلامی با استناد به سیرهٔ پیامبر اکرم برسی می میاشد.

اگرچه جانشین پروری در ابتدایی ترین تعریف خود به شکل ساده، «تعیین راهبران آینده» تعریف

۱. Rothwell.

Y. Charan.

۳. Byham.

٤. Kim.



می شود؛ اما در واقع، این برنامه ریزی، نشأت گرفته از راهبرد سرمایهٔ انسانی به عنوان فرایندی ارادی، به منظور اطمینان از تداوم رهبری در منصبهای کلیدی، حفظ و توسعهٔ سرمایه معنوی و سرمایهٔ دانش برای آینده و تشویق افراد به توسعه است (هلتون و جکسون، ۲۰۰۷).

موضوع جانشین پروری و اهمیت آن در مدیریت اسلامی، از همان بدو پیدایش اسلام و آغاز نبوت پیامبر اکرم الیانی به چشم می خورد. پیامبر اسلام الیانی از آغاز بعثت در کنار امر تبلیغ، به تربیت جانشین خویش پرداخته است و بارها علی سیام را به عنوان جانشین خود معرفی کرده و به بیان صفات و شایستگی های جانشینان پس از خویش پرداخته است، که مجموع آن را می توان در خطبه غدیر مشاهده نمود. خطبه غدیر، خطبه ای است که صرفاً در خصوص جانشینی پیامبر اسلام الیانی ایراد شده است و در آن نکته های بسیاری در خصوص جانشین پروری وجود دارد.

روش این پژوهش، توصیفی، تحلیلی و استنباطی، از نوع تحلیل محتوای کیفی میباشد و در آن، خطبهٔ غدیر و برخی از متون تفسیری قرآن کریم و روایات، مورد بررسی قرار گرفته است. همچنین در این پژوهش که به روش کیفی انجام شده، از فرم وارسی دارای پیشساز مانیافتگی استفاده شده است و جملات و عبارات منتخب، به انضمام متن فارسی و نشانی در حوزههای مراحل فرایند جانشین پروری، برخاسته از چارچوب نظری به عنوان روش یا پیش نیاز درج شده است.

## مرحلة اول: تعيين خط مشي

خطمشی، مشخص کنندهٔ محدودهای است که تصمیمهای آتی باید در داخل آن اتخاذ شوند (رضائیان، ۱۳۸۰). خطمشی در فرآیند جانشین پروری پیامبر اسلام به عنوان اصل تعیین کنندهٔ محدودهٔ تصمیم گیری، سلسله مراتب و مسئولیتهای جانشین، اهمیت بسزایی دارد و فرآیند برنامه ریزی و اجرایی جانشین پروری، همواره در قلمرو تعیین شده توسط خطمشی صورت گرفته، و تصمیمات، با قید سازگاری با خطمشی اتخاذ می گردد. افزون بر آن، خطمشی را باید یک معیار و شاخص مهم در برخورد و انتظارات زیردستان به حساب آورد. در خطبهٔ غدیر، شاهد تبیین و تشریح خطمشی اسلامی در سخنرانی پیامبر اسلام را سلام را باید یک معیار و شاخت در سخنرانی پیامبر اسلام را سلام را باید یک معیار و شاخت در سخنرانی پیامبر اسلام را باید یک معیار و شاخت در در به صورت مختصر در جدول آمده است:



| اکمال دین<br>اتمام نعمت                                                                                     | خداوندا! اکنون، علی هی ولی تو را به خلافت و جانشینی خود معیّن کردم؛ امری که موجب اکمال دین و اتمام نعمت تو بر این مردم است (نقویان، ۱۳۷۴).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | اهداف              |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------|
| امامت و ولايت<br>علىﷺ                                                                                       | ای مردم، خداوند عزّوجّل، کمال دین شما را در امامت و پیشوایی<br>علیﷺ قرار داده است (عمادزاده، ۱۳۸۰).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | راهبرد             |
| ثقل اصغر<br>برادر، جانشین و<br>امام مردم پس از<br>پیامبر رستان<br>صاحب اختیار<br>مردم پس از خدا و<br>پیامبر | ای مردم! علی از او هستند]، ثقل اصغرند، و قرآن، ثقل اکبر جانشینان پس از او هستند]، ثقل اصغرند، و قرآن، ثقل اکبر است، که هریک از دیگری خبر میدهند و هرکدام دیگری را تأیید و تصدیق می کنند. میان این دو ثقل و این دو امر گرانقدر، جدایی نخواهد بود تا آن که قیامت در کنار حوض، به من برسند. ایشان، امنای حق در میان خلق و فرمانروایان او بر زمیناند. علی بن ابیطالب، برادر و وصی و جانشین من و امام پس از من است که نسبتش به من، همان نسبت است که هارون به موسی داشت؛ با این تفاوت که رسالت به من خاتمه یافته است و بعد از خداوند و رسولش، علی شیک، ولی و صاحب اختیار شماست و پیش از این هم، خداوند در این مورد آیهای دیگر از قرآن را نازل پیش از این هم، خداوند در این مورد آیهای دیگر از قرآن را نازل فرموده: «تنها ولی و صاحب اختیار شما، خدا و پیامبرش و هم آن کسانیاند که ایمان آورده و نماز به پای داشته و در حالت رکوع، کسانیاند که ایمان آورده و نماز به پای داشته و در حالت رکوع، | جايگاه             |
| همهٔ انسانهای<br>خداشناس                                                                                    | ای مردم، بدانید که خداوند، فرمان علی ایکی از بر همهٔ مهاجران و انصار و پیروان ایمانی ایشان و بر هر بیابانی و شهری و بر هر عجم و عرب و هر بنده و آزادهای و بر هر صغیر و کبیری و بر هر سیاه و سپیدی و بر هر خداشناس موحدی، فرض و واجب فرموده است (نقویان، ۱۳۷۴).                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | حيطة<br>نظارت      |
| تمام اختیارات<br>پیامبر اسلام (تمام<br>امور مربوط به دین<br>و دنیای مردم)                                   | من كنت مولاه فهذا على مولاه                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | دامنهٔ<br>اختیارات |
| تعلیم و تفهیم<br>مردم،                                                                                      | این علی است که پس از من، تعلیم و تفهیم شما را بر عهده<br>خواهد داشت.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | وظايف              |



| تبیین معارف و | این علیﷺ، ولیّ و سرپرست شما، مبیّن معارف و احکام دین        |      |
|---------------|-------------------------------------------------------------|------|
| احكام         | برای شماست (عمادزاده، ۱۳۸۰).                                |      |
|               | باید که ماجرای امروز را حاضران به غایبان گزارش کنند و پدران |      |
| تبليغ         | به فرزندان، تا واپسین روز خبر دهند.                         |      |
| تبعيت         | خداوند، اوامر علی ﷺ را مطاع و بر هرکس نافذ و لازم إلاجرا    | حقوق |
|               | مقرر کرده است (عمادزاده، ۱۳۸۰).                             |      |

#### مرحلهٔ دوم: شناسایی شایستگیهای جانشینی

شناسایی شایستگیها، یک مؤلفهٔ مهم در یک برنامهٔ جانشین پروری موفق است (رو شول، ۲۰۰۲). بنا بر گفتة دوبیسو رو ثول ۱ (۲۰۰۲)، شایستگیها، ویژگیهایی هستند که افراد به منظور رسیدن به عمل کرد مورد انتظار استفاده می کنند. این ویژگیها، شامل مهارت، دانش، تصوّر از خود، انگیزههای اجتماعی، خصوصیات، الگوهای فکری و روشهای احساس و عمل هستند (ویگل، ۲۰۰۲). شناسایی شایستگیهای کلیدی مورد نیاز در هر سطح رهبری، شناسایی و ارزیابی رهبران حال و آینده با قابلیت را امکان یذیر می سازد (فالمر و کانگر، ۳۲،۲۰).

در این قسمت، شایستگیهای لازم جهت جانشینی انبیاء که همان خلیفةالهی است را با مراجعه به آیات وحی، روایات و سخن عالمان، تبیین مینماییم.

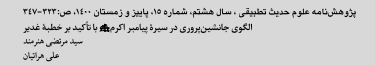
## ۱. علم و توانمندی

آیت الله جوادی آملی، در تفسیر تسنیم، ذیل داستان خلافت الهی حضرت آدم ایسی بیان می کند که عناصر محوری خلافت الهی، از علم و توان مندی تشکیل شده است. از این رو، انسان حتماً باید اولاً از حقایق جهان، که مظاهر اسماء حسنای الهی است، آگاه باشد و ثانیاً توان ادارهٔ آنها را داشته باشد. در جریان خلافت حضرت آدم ایسی به به علم انسان به اسماء اشاره شد و به توان مندی وی اشارتی نرفت و این اختصار، یا برای روشن بودن توان مندی انسان است و یا برای آن است که یکی از ویژگی های علم به

<sup>\.</sup> Dubois & Rothwell.

Y. Weigel.

۳. Fulmer & Conger.





اسماء الهی، توان مند شدن است؛ یعنی علم مزبور، خصوصیتی دارد که توان مندی را به همراه خواهد داشت (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۹۹۳). در همین راستا، می توان به آیهٔ ۲٤۷ سوره بقره اشاره کرد. زمانی که قوم بنی اسرائیل، به پیامبرشان حضرت سموئیل عرب می گویند: فرمانده ای برای ما مشخص کن تا به جنگ حاکم ستمگر برویم، پیامبرشان پاسخ می دهد: خداوند، طالوت را به فرماندهی شما برگزید؛ زیرا دارای علم و توان مندی لازم برای این مسئولیت است.

#### ٢. حسن سابقه

در قرآن کریم، خداوند پس از بیان داستان خلافت الهی حضرت آدم ایسی در سوره بقره، به پرسش حضرت ابراهیم ایسی در خصوص شایستگی دودمان خود برای جانشینی در امامت و پیشوایی مردم اشاره نموده و شرط آن را «لاینال عهدی الظالمین» معرفی می کند: (وَ إِذِ ابْتَلی إِبْراهِیمَ رَبُّهُ بِکلِماتٍ اشاره نموده و شرط آن را «لاینال عهدی الظالمین» معرفی می کند: (وَ إِذِ ابْتَلی إِبْراهِیمَ رَبُّهُ بِکلِماتٍ فَأَتَمَهُنَّ قَالَ إِنِّی جَاعِلُک لِلنّاسِ إِماماً قَالَ وَ مِنْ ذُرِّیتِی قَالَ لاینال عَهْدِی الظّالِمِینَ) (بقره: ۱۲۶) [به خاطر آورید] هنگامی که خداوند، ابراهیم ایسی را با وسایل گوناگونی آزمود؛ و او به خوبی از عهدهٔ این آزمایش ها برآمد. خداوند به او فرمود: «من تو را امام و پیشوای مردم قرار دادم». ابراهیم ایسی عرض کرد: «از دودمان من [نیز امامانی قرار بده]. خداوند فرمود: «پیمان من، به ستمکاران نمی رسد» [و تنها آن دسته از فرزندان تو که پاک و معصوم باشند، شایستهٔ این مقاماند].

قمی، در تفسیر این آیه می نویسد: «در این آیه، ظاهر آیه دلالت دارد بر آن که کسی که ظالم باشد، ولو در یک آن از ازمنهٔ سابقه، ابداً قابل تصدی امامت نیست و به نظر حقیر، این معنی از مناسبت حکم با موضوع استفاده می شود؛ زیرا معلوم می شود عدم نیل به امامت، معلول ظلم است و در مقام اعطاء منصب اگر بگویند این منصب به ظالم نمی رسد، معلوم می شود ظلم، سوء سابقه ای است که مانع از رسیدن به مقام است و این مقام، حسن سابقه لازم دارد و نیز معلوم می شود که باید امام معصوم باشد». (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۷۰/۱)

قطبالدین راوندی در قصص الانبیاء (۹۰ ۱۶: ۵۸)، علامه مجلسی در حیات القلوب (۱۳۷۸: ۲۵/۱ ۱۵۷۱ و ۲۶۸)، و بسیاری دیگر از بزرگان، روایتی را با سند معتبر از امامزاده عبدالعظیم از امام هادی شخص نقل کرده اند که حضرت نوح، سه فرزند به نامهای سام، حام و یافث داشته که نسل بشر از آنان است. روزی در کشتی باد وزید و بدن نوح، برهنه شد. حام و یافث خندیدند؛ اما سام پدر را پوشاند و وقتی نوح بیدار شد، آن دو را نفرین کرد و بردة سام قرار داد و این سبب جانشینی سام شد.



#### ٣. تقواي الهي

ماجرای جانشینی هابیل، در آیات ۲۷ الی ۳۱ سورهٔ مائده ذکر شده است. در این داستان، آمده زمانی که قابیل از پذیرفته شدن قربانی هابیل ناراحت شد، تصمیم به قتل برادر گرفت و به هابیل گفت: «به خدا سوگند که تو را خواهم کشت» (مائده: ۲۷) اما هابیل در پاسخ برادرش، به تقوای الهی اشاره کرده و گفت (. . . إنّما يتَقَبّلُ اللّهُ مِنَ الْمُتّقِينَ) (مائده: ۲۷) «. . . خدا، تنها از پرهیزگاران می پذیرد».

صادقی تهرانی، در کتاب الفرقان فی تفسیر القرآن بالقرآن، ذیل این آیه بیان می کند که این تعلیل که خداوند، قربانی اهل تقوا را می پذیرد، ضابطهٔ قطعی است که استثناء پذیر نیست؛ یعنی این نوع انتخاب، براساس معیار تقواست که وابسته به اعمال خود انسان هاست (صادقی تهرانی، ۱۳٦٥: ۱۳۲۸). و در ادامه افزود: «اگر تو برای کشتن من، دست دراز کنی، من هرگز به قتل تو دست نمی گشایم و مرتکب این گناه نمی شوم» (مائده: ۲۸) (إِنِّی أَخافُ اللَّهَ رَبَّ الْعالَمِینَ) (مائده: ۲۸) «چراکه همانا از پروردگار جهانیان می ترسم»؛ که این جواب نیز دلیل دیگری برای نشان دادن تقوای هابیل است.

## مرحلة سوم: شناسايي فرد شايسته

برای انتخاب فرد شایسته، آزمون لازم است. این آزمون، به دو شکل ارزیابی و ارزشیابی انجام می گردد. منظور از ارزیابی، بررسی ویژگی های شخصیتی از نظر هوش، ذکاوت، تعهد، انضباط، صفات اخلاقی و . . . است؛ درحالی که ارزش یابی، به ارزش گذاری بر عملکرد، وظیفه و کاری که به افراد واگذار شده، می پردازد. در بحارالانوار، به نقل از امام باقر ایسی آمده است که حضرت علی ایسی در زمان پیامبر ایسی در هفت مورد، در بوتهٔ آزمون الهی قرار گرفتند، که چهار آزمون برای ارزیابی و سه آزمون برای ارزش یابی اتخاذ شد.

## ۱. آزمون ارزیابی

آزمون ارزیابی، درواقع تدوین فرایندی است برای تعیین این که افراد، با چه پیشرفتی برای شایستگیهای لازم برای جانشینی، آماده میشوند. این فرایند، با تعیین نیازمندیهای افراد برای ترقی به پستهای بالاتر و با مسئولیتهای بیش تر و یا پستهایی که نیاز به دانش و توان بیشتری دارد، در ارتباط است.

نمونهٔ این آزمون، در قرآن چنین آمده: زمانی که خداوند به فرشتگان فرمود: میخواهم در زمین







جانشینی قرار دهم، ملائکه ادعای شایستگی برای مقام خلافت کرده، و اذعان کردند که آدم ایس شایستگی را ندارد، و چون لازمهٔ این مقام آن است که خلیفهٔ خداوند، اسماء را بداند، خدا همهٔ نامها را به آدم علیه تعلیم نمود. پس از آن، همهٔ آنان را به فرشتگان عرضه کرد و از ملائکه از اسماء پرسید، و آنها اظهار بی اطلاعی کردند؛ و چون از آدم پرسید و جواب داد، به این وسیله، لیاقت آدم برای حیازت این مقام، و نیز عدم لیاقت فرشتگان ثابت گردید.

آزمون ارزیابی برای علی علی ایشه، در چهار جریان زیر مشاهده می شود:

- ۱. یوم الدار: که در سال سوم بعثت رخ داد و پیامبر السیار مأمور شد تا دعوتش را از اقوام شروع نماید که در آن جلسه، تنها علی علیته دعوت پیامبر را پذیرفت.
- ۲. لیلة المبیت: شب هجرت پیامبر از مکه به مدینه و خوابیدن علی علی در بستر حضرت رسول المبیت: شب هجرت پیامبر از مکه به مدینه و
- ۳. در جنگ خندق و مبارز طلبیدن عمرو بن عبدود: که هیچیک از اصحاب پیامبر المسالی ، جرأت مقابله با وی را نداشت و حضرت علی ایسی به مبارزه شتافت و او را از یا درآورد.
- در تلاوت آیات اولیهٔ سوره برانت در مکه: اکثر مردم مکه، به دلیل کشته شدن بزرگانشان در جنگ، توسط حضرت علی شیخ، تشنهٔ خون حضرت بودند؛ بااین وجود، حضرت مأموریتش را به نحو احسن و بدون هیچ ترسی انجام داد (علامه مجلسی، ۱۲۰۳).

## ۲. آزمون ارزشیابی

آزمون ارزش یابی، درواقع تدوین فرایندی است برای تعیین این که عمل کرد افراد، متناسب با شایستگی های تعیین شده برای جانشینی، از چه کیفیتی برخوردار است. این فرایند، با قرارگرفتن فرد در موقعیتی خاص، به صورت اتفاقی و یا از پیش تعیین شده که در آن، عمل کرد وی برآورد گردد، حاصل می شود.

مصداق این آزمون، در داستان جانشینی حضرت آدم ایکی مشهود است. هنگامی که حضرت آدم ایکی اولین پیامبر الهی، از طرف خداوند مأمور شد که هابیل را به عنوان وصی و جانشین خود انتخاب کند، حسادت قابیل، او را به مخالفت با این دستور خدا برانگیخت و به این امر اعتراض کرد؛ زیرا توهم برتری خود بر هابیل را داشت؛ اما خداوند جهت نشان دادن مقام و منزلت هابیل بر قابیل،



دستور داد که برای خدا قربانی انجام دهند، قربانی هرکس پذیرفته شد، جانشین حضرت آدم است (عروسی حویزی، ۱٤۱۰: ۲۱۰/۱). هابیل چون دام دار بود، یکی از بهترین گوسفندان خود را برای این کار انتخاب نمود، و قابیل که مردی کشاورز بود، از بدترین قسمت زراعت خود برای این منظور تهیه کرد (مکارم شیرازی، ۱۳۷۶: ۲۸/۶)؛ درنتیجه قربانی هابیل پذیرفته شد.

آزمون ارزشیابی برای علی ایسی در سه واقعهٔ زیر مشاهده می شود:

- ۱. در جنگ بدر: با این که سن حضرت، کمتر از سایر رزمندگان بود؛ اما اکثر کشتگان قریش
   به دست باکفایت ایشان انجام شد.
- ۲. در جنگ احد: که اکثر مسلمانان، پیامبر را تنها گذاشته و فرار کردند، جبرئیل ندا داد: «لاسیف الا ذوالفقار و لافتی الا علی» و حضرت علی علیه تا آخرین لحظه ایستادگی کرده و از جان پیامبر المی دفاع نمود.
- ۳. در جنگ خیبر: که مسلمین در جنگ با یهودیان خیبر، سه روز شکست خوردند و در روز چهارم، حضرت علی ایم با پیروزی بازگشتند (بحارالانوار، ج۳۸، باب ٦٣).

نتیجهٔ این آزمونها، با توجه به شایستگیهای تعیینشده در قسمت قبل، در خطبهٔ غدیر چنین آمده: علم: پیامبر المی در خطبهٔ غدیر درخصوص علم و دانش امام علی این می فرمایند: «به خدا سوگند، غیر این مرد که هماکنون دست او را گرفته و او را برکشیده ام، هرگز دیگری نیست که بتواند



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۵، پاییز و زمستان ۱۵۰۰، ص:۳۲۳–۳۳۷ الگوی جانشینپروری در سیرهٔ پیامبر اکرم بی با تأکید بر خطبهٔ غدیر سید مرتضی هنرمند علی هراتبان



دستورات قرآن را برای شما روشن کند و تفسیر آیات آن را بیان نماید» (طبرسی، ۱٤۰۳: ۱۰/۱؛ عمادزاده، ۱۳۸۰). همچنین حدیث معروف «انا مدینه العلم و علیّ بابها، فمن اراد العلم فیأت الباب» (ابن بابویه، بی تا: ۷۳/۱)، تأیید دیگری بر این مدّعاست.

توانمندی: پیامبر اکرم در خطبهٔ غدیر در بیان توانمندیهای علی ایسی می فرماید: «اوست که مردم را به حق دعوت می کند و اوست که به هرچه موجب رضا و خشنودی خداست، عمل کننده است. اوست که با دشمنان حق در پیکار و به فرمانبرداری از خدا، سخت کوش و بازدارنده ی مردمان از معاصی است. اوست خلیفهٔ رسول خدا، اوست امیر مؤمنان و پیشوا و هادی خلق خدا. اوست که به امر خدا قاتل «ناکثین» و «قاسطین» و «مارقین» است» (طبرسی، ۱۱۶۰، ۱۱۲۰؛ عمادزاده، ۱۳۸۰). «اوست هادی به حق و عامل به حق و نابودکنندهٔ باطل و بازدارندهٔ مردم از زشتی ها. اوست که در راه خدا از سرزنش هیچ کس پروا نمی کند» (طبرسی، ۱۱۶۰؛ نقوی، ۱۳۷۶).

حسن سابقه: علامه امینی در الغدیر، درخصوص پیشگامی امام علی در پذیرش اسلام آورده است که: «ابوجعفر اسکافی معتزلی (م ۲۴۰ ق)، در رسالهٔ خود می نویسد: «همه مردم می دانند که علی علی افتخار پیشگامی در پذیرش اسلام را دارد. پیامبر المی و و دوشنبه مبعوث شد و علی علی اوز سه شنبه، ایمان آورد و پیوسته می فرمود: من هفت سال قبل از دیگران نماز خواندم و من نخستین کسی هستم که اسلام آوردم. این مسئله، از هر مشهوری، مشهورتر است و ما کسی را در گذشته نیافته ایم که اسلام علی اسکی شمرد یا بگوید او اسلام آورد در حالی که کودکی خردسال بود. عجب این که افرادی همچون عباس و حمزه، برای پذیرش اسلام، منتظر عکس العمل ابوطالب بودند؛ ولی فرزند ابوطالب، هرگز منتظر پدر ننشست و ایمان آورد» (امینی، ۱۳۶۳: ۲۳۶/۳ - ۲۳۷).

پیامبر البیان کامل تر سوابق و حسن سابقهٔ امام با اشاره به پیشگامی ها و فداکاری های ایشان می فرماید: «او نخستین کسی بود که به خدا و پیامبرش ایمان آورد و جان خویش را فدای رسول الله کرد. در آن هنگامه که هیچکس در کنار پیامبر باقی نماند، همچنان از او حمایت کرده و تنها رها ننمود و هم او بود که در آن روزگار که کسی را اندیشهٔ عبادت و پرستش خدا نبود، در کنار پیامبر البیانی، پروردگار خود را پرستش و عبادت می کرد» (طبرسی، ۱۲۰۳؛ حبیبی افروزی، ۱۳۹۶).

تقوای الهی: در خطبهٔ غدیر آمده است: «خداوند عزّوجلّ و من، از علی راضی و خشنودیم. آیهای در قرآن، مُشعِر به رضایت حق از بندگان، نازل نشده، مگر آنکه در شأن علی است و هرجا که خداوند مؤمنین را مخاطب قرار داده، در درجهٔ نخست، نظر به او داشته است. آیهٔ مدحی نیست، مگر آنکه





در مورد اوست و بهشتی که در سوره (هل أتی علی الإنسان) یاد شده، برای اوست؛ و در نزول آن، دیگری جز او منظور نشده و دیگری جز او مدح و ستایش نشده است» (طبرسی، ۱٤۰۳: ۲۱/۱؛ عمادزاده، ۱۳۸۰).

## مرحلة چهارم: آموزش

آموزش، تعلیم و یاددادن دانش و مهارت به دیگری است. پس از این که فرد شایسته شناسایی شد، با توجه به شرایط احراز مسئولیت شناسایی شده، برنامههای آموزشی مورد نیاز برای آماده سازی فرد شایسته برای تصدی مسئولیت مشخص می شوند. جانشین پیامبر شرایشته نیز بایستی از آموزش های لازم قرآن و سنت نبوی برخوردار باشد تا در راستای برطرف نمودن مشکلات جامعه و راهنمایی امت اسلامی گام بردارد و شیوهٔ تکامل و صراط مستقیم را نشان دهد. درباره فرآیندهای آموزشی پیامبر اسلام شرایشته درخصوص امام علی سیامبر اسلام شرایشته درخصوص امام علی سیامبر اسلام موارد زیر اشاره داشت:

#### تعلیم بهجای تدریس

تعلیم یک شیء، از تعلّم و یادگیری آن جدا نیست. تعبیر به «عَلّم» در جایی است که حقیقت علم در جان متعلّم بنشیند؛ برخلاف تدریس که با جهل و عدم توجه مخاطب نیز قابل جمع است؛ یعنی گاهی مؤثّر است و اثرش یادگیری است و گاهی هم اثری نمی بخشد. آنچه در جوامع علمی بشر رایج است، تدریس است، نه تعلیم. پس ممکن است فراگیری را در پی داشته باشد و محتمل است نداشته باشد (جوادی آملی، ۱۳۸۹: ۱۳۸۳). «ای مردم! دانشی نیست که خداوند به من تعلیم نکرده باشد و من نیز هرچه که تعلیم گرفته ام، به علی، این امام پرهیزگاران و پارسایان آمو خته ام و دیگر دانشی نیست، مگر آن که به علی تعلیم کرده ام و اوست امام و راهنمای آشکار» (طبرسی، ۱۶۰۳). (۱۲۰۳).

## ۲. تعلیم بی واسطه و با واسطه



پژوهشنامه علوم حدیث تطبیقی ، سال هشتم، شماره ۱۰۵ پاییز و زمستان ۱۵۰۰ ص:۳۲۳–۳۳۷ الگوی جانشین پروری در سیرهٔ پیامبر اکرم هی با تأکید بر خطبهٔ غدیر سید مرتضی هنرمند علی هراتیان

است»؛ یعنی رسول خدار المستقیم با آداب الهی تربیت می گردد و علی ایش نیز با همان آداب خداوندی؛ اما ازطریق پیامبر عزیز اسلام تربیت می شود. قال علی ایش از ان رسول الله ادبه الله و هو ادبنی و انا اؤدب المؤمنین و اورث الاداب المکرمین: همانا رسول خدا با آداب الهی مؤدب گردیده، و او نیز مرا با همان روش تربیت نموده، و من هم وظیفه دارم مؤمنین و پیروان خویش را به همان کیفیت پرورش داده، و ارزشهای واقعی را ترویج نمایم (حرانی، ۱۳۸۷: ۱۱۴، علامه مجلسی، همان کیفیت پرورش داده، و ارزشهای واقعی را ترویج نمایم (حرانی، ۱۳۸۷: ۱۱۴) علامه مجلسی، یامبر خدا صورت گرفته است.

#### ۳. اسوهسازی

ارائهٔ الگو و سرمشق و یا به تعبیر قرآن کریم «اسوه»، مورد اهتمام خداوند متعال برای هدایت و راهنمایی بشر بوده است. «اسوه» معمولاً درمورد پیروی کردن از دیگران در اعمال نیک به کار می رود. معرفی الگو و سرمشق کامل و نمونه، بهترین شیوهٔ تربیتی است. الگو بایستی کامل، روشن و برجسته باشد که افراد به دنبال الگوهای کاذب نروند. در قرآن کریم، دو بار کلمهٔ «اسوه» دربارهٔ دو نفر از پیامبران بزرگ الهی آمده است.

یکی از آن پیامبران، حضرت ابراهیم است (لَقَد کانَ لکم فیهم اسوهٌ حَسَنَهٌ لِمَن کان یرجوا الله و الیوم الاخر (ممتحنه: ٦) همانا برای شما در روش ابراهیم و یارانش سرمشق و الگوی خوبی است، برای افرادی که به رحمت خدا و روز قیامت امیدوار باشند؛ و دیگری پیامبر عظیم الشأن اسلام که خداوند می فرماید: (لَقَد کانَ لکم فی رسول الله اسوهٌ حَسَنَهٌ لِمَن کان یرجوا الله و الیوم الاخر و ذکر الله کثیراً) (احزاب: ٢١) همانا برای شما در روش و سیره، رسول خدا «الگو» و سرمشقی نیکوست، برای کسانی که به خداوند و روز قیامت امید دارند و خدا را زیاد یاد می کنند».

امام علی علی استگوترین، خوش عهدترین و نرم خوترین، داور (پیامبر) بخشنده ترین، داور در گذشته و حال ندیده ام. » (طبرسی، نرم خوترین مردم و رفتارش از همه بزرگوارانه تر بود. نظیر او را در گذشته و حال ندیده ام. » (طبرسی، ۱۳۹۶: ۱/۱۸، ح ۲۰).

پیامبر اسلام، در تمام موضوعات مثل گفتار، رفتار و کردار سرمشق است؛ زیرا فرمودند: (لکم فی رسول الله اسوه حسنه) (ممتحنه: ٦)»، یعنی رسول خدا برای شما الگو است؛ و ادامهٔ آیه می فرماید: کسانی می توانند پیامبر را الگوی خود قرار دهند که قلبشان سرشار از ایمان و یاد خدا باشد (لمن کان





يرجوا الله و اليوم الاخر)

#### مرحلة پنجم: معرفي

در سه جریان یوم الدار، یوم الغدیر و یوم الخمیس، پیامبر به طور رسمی و خطاب به عموم مردم، حضرت علی این به عنوان جانشین خود معرفی نموده است؛ که در پایین، هریک از آنان را بیان می کنیم. البته به جز این سه جریان، روایات بسیاری در رابطه با معرفی حضرت علی این به جانشینی توسط پیامبر این نوشته خودداری می کنیم.

#### ١. يوم الدار

پس از سه سال دعوت مخفیانه، پیامبر به واسطهٔ نزول آیهٔ (وَاَنْذِرْ عَشِیرَتَک الْأَقْرَبِینَ) (شعرا: ۲۱٤)، دعوتش را علنی کرد. پیامبر الله خویشانش را دعوت کرد. پس از به هم خوردن جلسهٔ اول توسط ابولهب، حضرت پیامبر در جلسهٔ دوم، آنان را به اسلام دعوت کرده و فرمود: «کدامیک از شما مرا در این امر یاری می کند، تا برادر و وصی و جانشین من در میان شما باشد؟» این سخن که سه بار تکرار شد، تنها با لبیک علی این که در آن هنگام نوجوان بود، همراه گردید. پیامبر این لبیک را پاسخ داد و علی ایک به عنوان برادر، وصی و جانشین خود معرفی کرد و به آنها فر مود: «سخنان او را بشنوید و مطیع او باشید». مهمانان در حال خروج، با قهقهه و تمسخر به ابوطالب گفتند: «پسرت را بر تو امیر قرار داد» (طبری، ۱۳۸۷: ۲۱۹/۳–۳۲۱).

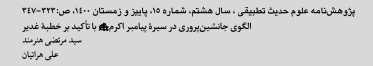
## ٢. يوم الخميس

در آخرین پنج شنبهٔ حیات پیامبر و این مضرت از اطرافیانش خواست برای او قلم و پوستی بیاورند تا مطلبی را بنویسد که بعد از وی گمراه نشوند. در این هنگام، عمر گفت: «درد بر این مرد غلبه کرده، قرآن در میان شما هست، و کتاب خدا ما را کفایت می کند». بحث و مجادله بالا گرفت؛ عدهای سخن عمر را تأیید کرده و برخی خواستار آوردن قلم و پوست بودند. پیامبر از این نزاع ناراحت شد و از آنان خواست مجلس را ترک کنند (طبری، ۱۳۸۷: ۴۸۵۲).

## ٣. يوم الغدير

بنابر روایات، چهار شب (طوسی، ۱۴۰۷: ۴۷۴/۵)، و به قول برخی دیگر، پنجشب (طبری، ۱۳۸۷: ۱۳۸۷) از ذیقعدهٔ سال دهم هجری مانده بود که پیامبر همراه هزاران نفر برای ادای مناسک







حج از مدینه به طرف مکه حرکت کرد [برخی این تعداد را تا هفتاد هـزار نفر نیـز گفتهانـد]. (طبرسی، ۱۴۰۳ ۱۹۰۵). این سفر رسول خدار این می حجة الوداع، حجة الاسلام و حجة البلاغ نامیده می شود. در آن ماه، امام علی بی برای تبلیغ اسلام در یمن بود (حلبی، ۱۴۲۷: ۹۶۹–۹۶۸) و هنگامی که از تصمیم پیامبر این برای سفر حج آگاه شد، همراه عدهای به سمت مکه حرکت نمود و پیش از آغاز مناسک، به رسول خدار این پیوست (مفید، ۱۴۱۳: ۱۷۱۸). اعمال حج پایان یافت و پیامبر این همراه مسلمانان، مکه را ترک کرده و به طرف مدینه حرکت نمود. مسلمانان حجگزار، پنجشنبه ۱۸ ذی الحجه به غدیر خم رسیدند و پیش از جدایی اهالی شام، مصر و عراق از جمعیت، جبرئیل آیهٔ تبلیغ را بر پیامبر این نازل کرد و از جانب خداوند، به پیامبر اکرم این آیه، پیامبر این دستور توقف کاروان را صادر وصی بعد از خود، به مردم معرفی کند. پس از نزول این آیه، پیامبر این دستور توقف کاروان را صادر نمود و گفت آنانی که پیشاپیش حرکت کردهاند، به محل غدیر بازگردند و کسانی که عقب ماندهاند، به کاروان در غدیر خم، ملحق شوند (نسانی، ۱۴۱۱: ۱۳۵۵). پیامبر این نست علی پیش را بلند نمود تا مردم او را ببینند و فرمود: «خداوند عزوجل، صاحب اختیار و ولی و معبود مردم است و پس از خداوند، فرستاده و پیامبر اوست و پس از پیامبر، علی ولی و صاحب اختیار و امام مردم است و پس از علی، امامت در فرندان علی خواهد بود».

## مرحلة ششم: تأكيد بر روند جانشيني

تأکید بر هر امری، تخطی نسبت به آن را به حداقل می رساند. در روند جانشین پروری پیامبر اسلام است. شکل گیری فرقی همچون زیدیه، اسماعیلیه، فاطمیون، و واقفیه در بطن تشیع، نشان از عدم التزام و معرفی شاخصهای تأکید شده در روند جانشینان پیامبر اکرم اسلام است. به طور کلی، شاخصهای تأکید بر نظام جانشینی را در سخنان پیامبر اکرم اسلام است: چهار دسته تقسیم نمود که به قرار زیر است:

## ۱. تأکید بر نظام جانشینی مبتنی بر فرایند





خطبهٔ غدیر می فرمایند: «ای مردم، ذریّه و نسل هر پیامبری، از صلب خود اویند؛ امّا ذریّه و نسل من، از صلب علی هستند» (طبرسی، ۱۲۰۳؛ ۱۲۰۸؛ نقوی، ۱۳۷۶).

## ۲. تأکید بر نظام جانشینی مبتنی بر فرد

برخلاف تأکید مبتنی بر فرایند، تأکید مبتنی بر فرد، بر جانشینی افرادی خاص تأکید دارد.

مشهورترین حدیث در این خصوص، حدیث معروف جابر است. این حدیث را جابر بن عبدالله انصاری از رسول خدا نقل کرده؛ از این رو به حدیث جابر شناخته می شود. در حدیث جابر، به امامت امامان دوازده گانه شیعیان با ذکر نام هر یک تصریح شده است.

پس از نزول آیهٔ اطاعت'، جابر بن عبدالله انصاری از پیامبر الله پرسید: «یا رسول الله، ما خدا و رسول او را شناخته ایم، لازم است اولی الامر را نیز بشناسیم». پیامبر در پاسخ او فرمود: «آنان جانشینان من و امامان مسلمانان بعد از من هستند که اولِ ایشان علی بن ابیطالب است و بعد از او به ترتیب حسن، حسین، علی بن حسین و محمد بن علی که در تورات به باقر معروف است و تو در هنگام پیری او را خواهی دید و هروقت او را دیدی، سلام مرا به او برسان. پس از محمد بن علی نیز به ترتیب، جعفر بن محمد، موسی بن جعفر، علی بن موسی، محمد بن علی، علی بن محمد، حسن بن علی و پس از ایشان فرزندش همنام و همکنیهٔ من است. اوست که از نظر مردم پنهان می شود و غیبتش طولانی ایشان فرزندش همنام و همکنیهٔ من است. اوست که از نظر مردم پنهان می مانند» (طبرسی، ۱۴۱۷) می گردد تا آن جا که فقط افرادی که ایمان راسخ دارند، بر عقیدهٔ به او باقی می مانند» (طبرسی، ۱۴۱۷).

در خطبهٔ غدیر، پیامبر آرایش نوههای خود حسن و حسین را به ترتیب به عنوان جانشینان خود پس از علی علی ایس و آخرین جانشینش را «مهدی» آرایش معرفی می نمایند و از بیان نام سایر جانشینان، سخنی به میان نمی آید: «ای مردم، مقام و منزلتی که حسن و حسین نزد خدا و رسول او دارند، گوشزدتان کرده و ابلاغ نموده و متوجه تان ساختم که این دو تن، سرور جوانان بهشتند و پس از من که جدّ ایشانم و بعد از علی، منصب امامت خواهند داشت و آخرین ایشان «مهدی» است» (طبرسی، ۱۱۶۰۳؛

١. (يا أَيَهَا الَّذِينَ آمَنُواْ أَطِيعُواْ اللَّهَ وَأَطِيعُواْ الرَّسُولَ وَأُولِي الأَمْرِ مِنكُمْ فَإِن تَنَازَعْتُمْ في شَيءٍ فَرُدُوهُ إِلَى اللَّهِ وَالرَّسُولِ إِن كُنتُمْ تُؤْمِنُونَ بِاللَّهِ وَالْيُومِ الآخِرِ ذَلِكَ خَيرٌ وَ أَحْسَنُ تَأُويلًا) (نساء: ٥٩)؛ اى كسانى كه ايمان آوردهايد، خدا را اطاعت كنيد و پيامبر و اولياى امر خود را [نيز] اطاعت كنيد؛ پس هرگاه در امرى [ديني] اختلاف نظر يافتيد، اگر به خدا و روز بازپسين ايمان داريد، آن را به [كتاب] خدا و [سنت] پيامبر [او] عرضه بداريد. اين بهتر و نيك فرجام تر است.



عمادزاده، ۱۳۸۰)

## ۳. تأکید بر نظام جانشینی مبتنی بر تعداد

تعداد جانشینان رسول اکرم، هم از نظر برون مذهبی و هم از نظر درون مذهبی، مورد توجه بوده است. این موضوع، در شیعه به دلیل التزام به روایات رسول اکرم اللهایی، اهمیت و نقشی و یژه دارد. این نکته افزودنی است، روایات که به تعداد ائمه اشاره دارند از سوی انحرافیافتگان از حقیقت، دستخوش جعل، تحریف و سوء برداشت قرار گرفته و گروه های بسیاری راه خود را از شیعة اثنی عشری جدا ساختند (آل بویه و آیتی، ۱۳۹۶: ۱۲).

رسول اکرم الیستم را برگزید؛ درحالی که ایشان یکی پس از دیگری بهترین امتم هستند. هرزمان که یکی از ایشان بمیرد، دیگری می ایستد. مَثَل که ایشان یکی پس از دیگری بهترین امتم هستند. هرزمان که یکی از ایشان بمیرد، دیگری می ایستد. مَثَل آنها، مَثَل ستارگان آسمان است که هرگاه ستارهای پنهان شد، ستارهای دیگر طلوع می کند؛ چراکه ایشان امامان هدایت شده هستند» (هلالی، ۱۱۵۰، ۲۸۲/۲؛ کلینی، ۱۱۳۷۸، ۱۱۳۳۸). در روایات اهل سنت نیز آمده است که پیامبر می فرماید: پس از من، دوازده نفر خلیفه خواهند بود (نیشابوری، بیتا؛ ابن حنبل، ۱۱۱۹، ۱۲۱۵، ۱۲۰۸۰).

## ٤. تأكيد بر نظام جانشيني مبتنى بر زمان

در خطبه غدیر، پیامبر المسلی خطاب به مردم تأکید می فرماید: «ای مردم، من این ولایت را به عنوان امامت و ارث تا روز قیامت، در ذریّه و نسل خود قرار دادم و با این کار، وظیفه ای را که به آن مأمور بودم، به پایان بردم» (طبرسی، ۱۲۰۳؛ ۱۱۲۰؛ عمادزاده، ۱۳۸۰). همچنین پیامبر المسلی در حدیثی به حضرت زهرا (س) فرمود: «پسران همسرت، تا قیامت اوصیای من هستند. همه شان هدایت شده اند و نخستین این اوصیا پس از من، برادرم علی، سپس حسن و حسین و پس از ایشان، نه نفر از فرزندان حسین هستند» (صدوق، ۱۳۹۵: ۲۹۳۱).

## مرحلة هفتم: كسب حمايت

شاید بتوان این مرحله از جانشین پروری پیامبر اسلام المی او در خطبه غدیر، مهم تر از دیگر مراحل، و فلسفه ایراد خطبهٔ غدیر را برای انجام این مرحله دانست. پیامبر اسلام المی در غدیرخم از حاضران در آن جلسه برای جانشینی علی علی ایکی و فرمانبرداری از او تضمین می گیرد؛ به گونه ای که به



گفتهٔ حضرت زهرا (س)، پس از آن برای هیچ کس عذری باقی نمی ماند. امام رضای در این باره می فرماید: «مَثَل مؤمنین در قبول ولایت امیرالمؤمنین ایسی در روز غدیر خم، مَثَل ملائکه در سجودشان مقابل حضرت آدم است، و مَثَل کسانی که در روز غدیر از ولایت امیرالمؤمنین است، و مَثَل کسانی که در روز غدیر از ولایت امیرالمؤمنین است، سرباز زدند، مَثَل ابلیس است، سربان طاووس، ۱۳۷۲: ٤٦٥).

پیامبر النامی در غدیرخم، به چهار وجه از مردم برای جانشین خود کسب حمایت میکند.

#### ۱. بشارت و انذار

در قرآن کریم، بیش از شصت بار مشتقات «بشارت»، و بیش از یک صد و بیست بار، مشتقات «نذر» به معنای ترس به کار رفته؛ و این اضافه بر واژههای مرادف با معنای این دو کلمه یا نزدیک به آن است (نقوی، ۱۳۷۶). به پیروی از قرآن کریم، پیامبر اکرم است نیز در راستای تحکیم پیمان مردم برای جانشینی علی از مژده دادن درست کاران به نعمتهای الهی و ترساندن بدکاران از عذاب خداوند بهره برده است و در خطبه غدیر، خطاب به مردم می فرمایند: «خداوند درمورد او (علی) بشارتها و انذارها داده است و خداوند وعدههای خود را محقق خواهد ساخت. . . هرکس از علی پیروی کند، مشمول عنایت و رحمت حق خواهدبود. . . و کسانی که منکر ولایت علی گردند، خداوند توبه ایشان را هرگز نخواهد پذیرفت و هرگز آنان را مشمول عنایت و مغفرت خویش قرار نخواهد داد و خداوند، بر خود حتم و لازم فرموده که با آن کسانی که از فرمان علی سربپیچند، چنین رفتار کند و پیوسته تا جهان، باقی و روزگار، در کار است، ایشان را در شکنجه و عذابی سخت و طاقت فرسا معذب دارد» (طبرسی، باقی و روزگار، در کار است، ایشان را در شکنجه و عذابی سخت و طاقت فرسا معذب دارد» (طبرسی، ۱۲۰۶؛ عمادزاده، ۱۳۸۰).

#### ۲. دعا

در سراسر خطبهٔ غدیر، دعا در قالب مدح دوستان و مذمت دشمنان اهل بیت این تکرار شده است پیامبر این در فرازی از خطبه می فرمایند: «خداوندا، هر آن کس که علی را دوست می دارد، دوست بدار و هرکس که با وی دشمن است، دشمن بدار. خداوندا، هرکس که علی را انکار کند، لعنت کن و آن کس که پذیرای حق او نباشد، به خشم و غضب خود گرفتار ساز» (طبرسی، ۱٤۰۳؛ ۲۱/۱

١. مَثَلُ الْمُؤْمِنِينَ في قَبْرِلِهِمْ وِلاءَ أَمِيرِالْمُؤْمِنِينَ عَلَيهِ السَّلامُ في يؤم غَديرِ خُمِّ كَمَثَلِ الْمَلائِكَةِ في سُجُودِهِمْ لاَدَمَ، وَ مَثَلُ مَنْ أَبِي وِلايةَ أَميرِالْمُؤْمِنِينَ عَلَيهِ السَّلامُ في يؤم غَديرِ خُمِّ كَمَثَلِ الْمَلائِكَةِ في سُجُودِهِمْ لاَدَمَ، وَ مَثَلُ مَنْ أَبِي ولايةَ أَميرِالْمُؤْمِنِينَ عَلَيهِ السَّلامُ بيرَ مَثَلُ إِنْلِيسَ'.



نقوی، ۱۳۷٤).

#### ٣. اقرار

اقرار، به صورت زبانی گرفته شده، در انتهای خطبه، پیامبر خطاب به مردم می فرماید: «ای مردم، به فرمان خدا، مأمورم که از زبان هریک از شما اعتراف بگیرم که منصب فرمانروایی بر مؤمنان را که برای علی علی از شما و را از شما اعتراف بگیرم که منصب فرمانروایی بر مؤمنان را که برای علی علی از شما ی در مورد قبول امامت و ولایت امامانی که از نسل من و صلب علی ایس از باشند، اقرار بگیرم» (طبرسی، ۱۲۰۳؛ عمادزاده، ۱۳۸۰) سپس پیامبر از همگان می خواهد که یک صدا به زبان آنچه می گوید را تکرار نمایندا.

#### ٤. بيعت

آخرین وجه، بیعت است که پیامبر المسالی از مردم می خواهد دست تعهد و پیمان بفشارند که آنچه از سوی حق تعالی دربارهٔ علی المسیر و امامانی که از نسل ایشان و علی المسیر به جهان خواهند آمد، پذیرفته باشند و مهدی (عج) را، قائم امامان و قاضی به حق تا روز واپسین بدانند. سپس مردم بر گرد آن حضرت و علی ایشی از دحام می کنند و هرکس با ایشان، مصافحه و بیعت به عمل می آورند (طبرسی، ۱۲۹۰؛ کریمی، ۱۳۹۷).

#### نتىحەگىرى

آنچه از مجموع این نوشتار به عنوان الگوی جانشین پروری در سیرهٔ نبی مکرم اسلام آنیه به دست و می آید، مبین این مطلب است که اولاً جانشین پروری، از وظایف نبی و تثبیت کننده امر نبوت است و تنها مختص پیامبر اسلام یا تعداد معدودی از انبیاء نبوده، بلکه امری فراگیر و ضروری در رسالت انبیاست و از آدم تا خاتم وجود داشته و پس از آن نیز در سیرهٔ امامان دوازده گانه ادامه می یابد؛ ثانیا جانشین پروری پیامبر اسلام، به لحاظ مراحل و مؤلفه های آن ها، با جانشین پروری سایر انبیاء در قرآن و روایات یکسان بوده و پس از ایشان نیز این روند در سیرهٔ امامان با همان کیفیت مشاهده می گردد؛ ثالثا این سیر، از ابتدای رسالت پیامبر آغاز گشته و تا آخرین لحظات حیات طیبهٔ ایشان به طور پیوسته ادامه داشته است و مقطع زمانی خاصی را در برنمی گیرد و یوم الغدیر، همان گونه که حضرت زهرا (س)

۱. آنچه که درخصوص (ولایت) علی و امامان پس از وی که از صلب اویند از جانب حق تعالی به ما ابلاغ کردی، شنیدیم و در برابر آن مطیع و تسلیمیم و به آن امر، راضی و خشنودیم . . .



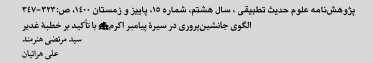
مى فرمايند، تنها اتمام حجت بوده است.

جدول زیر، الگوی جانشین پروری پیامبر اسلام را نشان میدهد که اشاره به چند نکته در آن حائز اهمیت است:



- خط مشی، اولین مرحله در فرایند جانشین پروری پیامبر اسلام است که به صورت مستقیم توسط خداوند تعیین شده و به وسیله پیامبر الله ابلاغ می گردد تا از بروز افراط و تفریط از جانب مردم در خصوص جانشین پس از ایشان جلوگیری به عمل آید؛ همچنان که خود علی ایسی می فرماید: «دربارهٔ من دو گروه به هلاکت رسیدند: دوستدار افراطی، و دروغگوی بهتان زننده». به عبارت دیگر، پیامبر با خط مشی، مسیر تفکر، انتظارات و طرز برخورد مردم را نسبت به جانشین خود مشخص نموده؛ تا از این رهگذر، شیوهٔ اندیشیدن و رفتار مردمی، با جایگاه ولایت منافات نداشته باشد.

- علم، قدرت، حسن سابقه و تقوا که در قرآن به عنوان شایستگی های جانشینی برای انبیاء آمده، بیان کنندهٔ توانمندی های عام مورد نیاز افراد برای تصدی منصب های مدیریتی می باشد تا بتوانند





پاسخ گوی نیازها و پیشامدهای منصب خود باشند. حوادث تاریخی، بیانگر آن است که عدم تشخیص و تنظیم شایستگی لازم برای جانشینی، منجر به چالشها و بحرانهایی برای جامعه و افراد تحت اختیار جانشین می گردد. نمونه این موضوع، در صدر اسلام پس از رحلت پیامبر اسلام برای اسلام برای خورد. پس از رحلت پیامبر اسلام برای به نموری مردم به از رحلت پیامبر برای با نمونشینی و رهبری مردم به سرعت توسط افراد خاصی تغییر داده شد و جای خود را به الگوهای دیگری داد و افرادی به عنوان جانشین پیامبر بر سرکار آمدند که دارای شایستگیهای تعریف شده نبودند. این درحالی بود که شایستگیهای خودساخته نمی توانست پاسخ گوی نیازهای منصب خلافت باشد و چالشهای بسیاری را برای حکومت نو پای اسلامی و جامعهٔ مسلمین رقم زد. جملهٔ معروف لولا علی لهلک عمر، شاهدی بر این مدعاست.

- در فرآیند جانشین پروری پیامبر اسلام و سایر انبیاء، انتخاب فرد شایسته توسط مدیر ارشد (خداوند) صورت گرفته و مدیر (پیامبر)، تنها وظیفهٔ معرفی را بر عهده دارد. این انتخاب، گاه بدون آزمون و گاه همراه با ارزیابی و ارزش یابی افراد مدعی در شرایط، موضوعات و مکانهای مختلف صورت میگیرد و هدف از اجرای آنها، علاوه بر شناسایی فرد شایسته، نشان دادن شایستگیهای آن فرد به سایر مدعیان جانشینی و زیردستان است.

- در الگوی جانشین پروری پیامبر اسلام، چهار شاخص فرآیند، فرد، تعداد، و زمان تبیین گشته و بر آن تأکید می شود تا بسان دیوارهایی مانع از نفوذ، انحراف، بدعت و سردرگمی درخصوص جانشین گردد. در طول تاریخ، هرگاه دستگاههای تبلیغاتی اسلامی [بخصوص شیعیان] در معرفی هریک از این ابعاد ضعیف عمل کردند، منجر به شکلگیری یک فرقة انحرافی گردید؛ از آن جمله می توان به فرقی مانند واقفیه (توقف در امام موسی کاظم) و فاطمیون (طرح مهدیون پس از مهدی) به دلیل انحراف در تعداد، اسماعیلیه (معتقد شدن به امامت محمد بن اسماعیل)، و زیدیه (اعتقاد به امامت زید بن علی) به دلیل انحراف در فرد اشاره کرد.

- کسب حمایت زیردستان، آخرین مرحله در فرآیند جانشین پروری پیامبر اسلام است که از وظایف نبی برای جانشین خود تعریف شده و باید در اواخر زمان حیات وی صورت پذیرد. کسب حمایت، باید عمومیت داشته و همراه با تفهیم و اختیار زیردستان باشد. این مرحله، مرحلهٔ تثبیت جانشین است که درصورت شکست، نتیجهٔ کل فرآیند را به صفر می رساند.

به طور کلی می توان گفت که الگوی استخراج شده از سیره پیامبر اکرم برای جانشین پروری را می توان



Journal of Comparative Hadith Sciences, Fall and Winter ۲۰۲۲, Λ(١٥), P:٣٢٣-٣٤٧
The Model of Educating Successor in the Conduct of the Holy Prophet (PBUH)
with Emphasis on the Sermon of Ghadir
Seyyed Mortaza Honarmand
Ali Haratian

به عنوان یک الگوی جانشین پروری اسلامی با حفظ مراحل و مفاهیم کلی به شرط تطبیق با شرایط زمانی، مکانی و اجتماعی جهت پرورش مدیران در سازمانها، مؤسسات و مراکز مختلف به کار بست. همچنین این الگو می تواند به عنوان معیاری، هم در بعد مدیریتی و هم در بعد دینی برای تحلیل و تفسیر رویدادهای تاریخی همچون شکل گیری فرقه های مذهبی، بحرانهای سیاسی، نارضایتی های اجتماعی و . . . به کار گرفته شود.

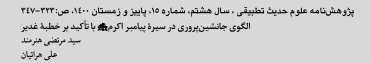


#### فهرست منابع

- ۱. ترجمه قرآن، رضایی اصفهانی، محمد علی و همکاران، نخستین ترجمه گروهی قرآن
   کریم، قم: دار الذکر، ۱۳۸۴ش.
- ۲. ابن بابویه، محمدبن علی، عیون أخبار الرضاع الله ، ترجمه آقا نجفی، تهران: انتشارات علمیه اسلامیه، بی تا.
- ٣. ابن حنبل، احمد بن محمد، مسند، تحقیق:: سید أبوالمعاطی النوری، بیروت: انتشارات عالم الکتب، ١٤١٩ق.
- ٤. آل بویه، قنبرعلی، آیتی، نصرت الله، «بررسی روایات جانشینی حضرت رسول الله و بازتبیین انحصار آن در عدد دوازده»، فصلنامه مشرق موعود، شماره ۳۷، ص۱٤٥-۱٦٥، ۱۳۹٤ش.
  - ٥. اميني، عبدالحسين، الغدير، انتشارات: كتابخانه بزرگ اسلامي، ١٣٦٥ش.
- جوادی آملی، عبدالله، تفسیر تسنیم، تنظیم و ویراستاری: احمد قدسی، قم: مرکز نشر اسرا، ۱۳۸۹ش.
- ۷. جوادی آملی، عبدالله، صورت و سیرت انسان در قرآن، تنظیم و ویراستاری: غلامعلی امین دین.
   قم: مرکز نشر اسرا، ۱۳۹۰ش.
- ۸. حبیبی افروزی، یونس، پیام ماندگار غدیر: گذری موضوعی به خطبه غدیر پیامبر المیکیایی، قم: انتشارات بوستان کتاب، ۱۳۹۶ش.
- 9. حرانی، ابن شعبه، تحف العقول عن آل الرسول الله الله مترجم: احمد جنتی، نشر بین الملل، ۱۳۸۷ش.
- ۱۰. حلبی، علی بن ابراهیم، السیره الحلبیه، مصحح: خلیلی، عبدالله محمد، بیروت: انتشارات دارالکتبالعلمیه، ۲۷.ق.
  - ١١. راوندى، قطب الدين سعيد، قصص الأنبياء، مشهد: انتشارات آستان قدس رضوى، ٩٠٠ق.
- ۱۲. رضائیان، علی، «مبانی سازمان و مدیریت»، تهران: سازمان مطالعه و تدوین کتب علوم انسانی دانشگاهها (سمت)، ۱۳۸۰ش.
- ۱۳. روحانی معین، داوود، ترجمه خطبه غدیر به انضمام داستان غدیر از زبان امام باقر عَلَیکه، انتشارات بهار دلها، ۱۳۹۱ش.



- 18. سيدبن طاووس، الإقبالُ بالأعمالِ الحَسنَهِ فيما يعمَلُ مَرّةً في السّنَهِ (اقبال الاعمال)، انتشارات بوستان كتاب، ١٣٧٦ش.
  - ١٥. شيخ مفيد، الْإِرْشاد في مَعْرفه حُجَج الله عَلَى الْعِباد، انتشارات دارالمفيد، ١٤١٤ق.
- 17. صادقی تهرانی، محمد، الفرقان فی تفسیرالقرآن بالقرآن، قم: انتشارات فرهنگ اسلامی، ۱۳۲۵ش.
  - ١٧. صدوق، محمدبن على، الخصال، قم: انتشارات جامعه مدرسين، ١٣٦٢ش.
- 1۸. طباطبایی، محمدحسین، المیزان فی تفسیر القرآن، بیروت: مؤسسةالأعلمی للمطبوعات، چ۲، ۱۳۹۰ق.
  - ١٩. طبرسي، احمدبن على، الاحتجاج، ترجمه بهراد جعفري، انتشارات اسلاميه، ١٣٨١ ش.
- ٢. طبرسى، احمدبن على، الاحتجاج على اهل اللجاج، تحقيق: محمدباقر خرسان، مشهد: نشر مرتضى، ٣٠٤ ق.
- ۲۱. طبرسى، رضى الدين، مكارم الأخلاق، مترجم: سيد احمد احمد زاده، انتشارات نـورالزهرا، ١٣٩٤ش.
- ۲۲. طبرسى، فضل بن حسن، إعلامُ الوَرى بأعلامِ الهدى، مترجم: محمدحسين ساكت، انتشارات اساطير، ۱۳۸۸ش.
- ۲۳. طبری، محمدبن جریر، تاریخ الطبری (تاریخ الرسل و الملوک)، ترجمه: ابوالقاسم پاینده، بنیاد فرهنگ ایران، ۱۳۸۷ق.
  - ٢٤. طوسى، محمدبن حسن، تهذيب الأحكام، انتشارات دارالتعارف للمطبوعات، ٧٠٤ق.
- ۲۵. عروسی حویزی، عبدعلی بن جمعه، تفسیر نورالثقلین، تحقیق:: سیدهاشم رسولی محلاتی، قم: انتشارات اسماعیلیان، ۱٤۱٥ق.
- ۲٦. عمادزاده، حسین، ترجمه و شرح خطبه غدیر: عهدنامه امامت مذهب جعفری (تشیع اثنی عشری)، انتشارات گلستان ادب، ۱۳۸۰ش.
  - ٢٧. قمى، على بن محمد، تفسير قرآن، انتشارات دارالكتاب، ١٣٦٣ش.
  - ٢٨. قندوزي، سليمان بن ابراهيم، يَنابيعُ المَوَدّه لِذَوى القُرْبي، چاپ استانبول، ٢٠٣٠ق.
- ۲۹. كريمى، زهرا، غدير خم: تحليل تاريخى و مفاد حديث غدير خم در الغدير، انتشارات حريم دانش، ۱۳۹۷ش.
  - ٣٠. كليني، محمد بن يعقوب، الكافي، تهران: انتشارات دارالكتب الإسلاميه، ٧٠ ١٥ق.





- ٣١. مجلسى، محمدباقر، بحارالأنوار الجامعه لدرر أخبار الأئمه الأطهار، بيروت: انتشارات دارإحياء التراث العربي، ١٤٠٣ق.
  - ٣٢. مجلسي، محمدباقر، تاريخ پيامبران (حيوه القلوب)، تهران: انتشارات سرو، ١٣٧٨ش.
    - ۳۳. محمدی اشتهاری، محمد، داستان دوستان، انتشارات بوستان کتاب، ۱۳۸۲ش.
  - ٣٤. مكارم شيرازي ناصر و ديگران، تفسير نمونه. تهران: انتشارات دارالمكتب الاسلاميه، ١٣٧٤ش.
    - ٣٥. نسائي، احمدبن شعيب، السنن الكبرى، بيروت: مؤسسه الرساله، ١٤٢١ق.
- ۳٦. نقوی، محمدتقی، شرح و تفسیر خطبه پیامبر اکرم در غدیرخم، ویراستار مهدی جعفری، انتشارات منیر، ۱۳۷۶ش.
- ۳۷. نیشابوری، ابوالحسین مسلمبن حجاج (بی تا)، صحیح مسلم، تحقیق:: اسماعیل بن احمد طرابلسی، انتشارات دارالطباعه العامره، ۱۳۲۹–۱۳۳۴ق.
  - ٣٨. هلالي، سليم بن قيس، كتاب سليم بن قيس الهلالي، قم، انتشارات الهادي، ٥٠ ١٤ق.